
P A S T O R  H É C T O R  R I C O

2 5  D E  E N E R O  2 0 2 6

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

INTRODUCCIÓN
En el caminar de la vida cristiana, es común encontrarse 
con una objeción que parece razonable a los oídos 
humanos, pero que es devastadora para el alma. Alguien 
podría afirmar: «Trato de no guardar rencor, pero existen 
ofensas que simplemente no se pueden perdonar». 
Aunque esta frase pueda tener una lógica terrenal, revela 
una condición espiritual profunda y peligrosa: cuando el 
creyente olvida la magnitud inmensurable del perdón 
que ha recibido de Dios, inevitablemente comienza a 
imponer límites al perdón que ofrece a su prójimo.

La peor condición que un cristiano puede experimentar 
en su peregrinaje por esta tierra es vivir cautivo de la 
amargura, permitiendo que el resentimiento y la falta de 
perdón aniden en el corazón. La Escritura es clara al 
advertir que las ofensas son inevitables; surgirán en el 
seno familiar, en la comunión de la iglesia, en el entorno 
laboral y entre las amistades más cercanas. Sin embargo, 
el problema fundamental no radica solamente en la 
ofensa recibida, sino en la decisión del corazón de 
ignorarla, de aparentar una falsa paz o de creer 
ingenuamente que «llevar la fiesta en paz» mediante el 
silencio es la solución. Eso no es la paz bíblica. El 
Evangelio llama a la iglesia a enfrentar el pecado con 
gracia, de tal manera que Cristo sea manifestado a través 
de un perdón vivencial y tangible.

La experiencia pastoral confirma que, cuando una pareja 
asume que no necesitará del perdón porque «nunca se 
ofenderán», el resultado suele ser la ruptura del pacto 
matrimonial. Es imperativo comprender que las relaciones 
entre creyentes no son meros acuerdos sociales ni vínculos 
puramente afectivos. Son relaciones establecidas delante 
de Dios y sostenidas exclusivamente por Su gracia. Al 
hablar de esta gracia, no se hace referencia a una emoción 
religiosa pasajera, sino al compromiso inquebrantable que 
Dios ha hecho de amar, sostener y rescatar a Su pueblo; no 
por mérito humano alguno, sino por lo que Él ha 
prometido cumplir en Cristo Jesús. Dios toma la iniciativa y 
llama a Sus hijos a vivir conforme a Su misericordia.

El capítulo 18 del Evangelio de Mateo instruye sobre la 
vida en el Reino: una existencia marcada por la humildad, 
el cuidado mutuo, la responsabilidad y, de manera 
crucial, un perdón constante. Es en este contexto donde el 
apóstol Pedro se acerca al Señor con una interrogante 
profundamente humana y común: Mateo 18:21 «Señor, 
¿cuántas veces pecará mi hermano contra mí que yo 
haya de perdonarlo?».(LBLA) Al analizar la pregunta, se 
observa que Pedro no cuestiona el deber de perdonar, 
sino que busca establecer un límite cuantificable. Esta 
inquietud resuena en el corazón de muchos creyentes 
hoy: «¿Hasta cuándo debo perdonar? ¿Cuál es el punto 
límite? ¿En qué momento ya es demasiado?».

Jesús no otorga a Pedro una regla ni un manual de 
procedimientos para llevar la cuenta. En su lugar, relata 
una parábola que revela el corazón del Rey: aquel que ha 
sido objeto del perdón divino debe vivir perdonando. Es 
notable que, inmediatamente después de esta 
enseñanza, en el capítulo 19, Jesús aborde temas como 
el matrimonio, el divorcio y la dureza del corazón. Esta 
secuencia no es un cambio arbitrario de tema, sino una 
advertencia solemne: cuando la misericordia no 
gobierna el corazón, las relaciones pactadas comienzan 
a quebrarse irremediablemente.

El argumento de Jesús es inequívoco: la misericordia 
abundante recibida de Dios debe reflejarse en el perdón 
que se extiende al prójimo. Por tanto, la exhortación 
central de este discipulado es que, porque hemos 
recibido misericordia del Rey en Cristo, estamos 
llamados a perdonar a los demás. Aunque la 
tendencia natural sea pensar que este mensaje es para 
otros, la realidad es que tarde o temprano todos 
enfrentarán heridas profundas. Es en el ahora donde la 
gracia debe formar un corazón dispuesto a perdonar. 
Para comprender la centralidad de esta doctrina en la 
vida de la iglesia, la familia y el matrimonio, es 
necesario mirar primero al Rey, a Su iniciativa y a la 
misericordia que Él concede.

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

Aunque el consiervo súplica con las mismas palabras 
que el primer siervo usó ante el Rey —y con la diferencia 
crucial de que esta deuda pequeña sí era pagable con 
tiempo y paciencia—, la respuesta es una negativa 
rotunda. El texto declara: «Sin embargo, él no quiso» (v. 
30). Esta frase “ No quiso” revela la raíz del problema. 
No se trata de incapacidad intelectual para entender la 
misericordia, ni de ignorancia; se trata de una voluntad 
obstinada y endurecida que se rehúsa a extender gracia. 
Es un acto de orgullo y egoísmo. El siervo no actúa así 
porque no entiende lo que es la misericordia; actúa así 
porque no quiere que la misericordia gobierne su trato 
con el otro.

En las relaciones más íntimas es donde más se tiende a 
justificar esta postura, argumentando que la ofensa 
recibida es «diferente», «demasiado dolorosa» o que el 
ofensor debe «pagar» para compensar el sufrimiento 
causado. A menudo, el ofendido busca ver sangrar al 
otro como venganza, creyendo que hacer sentir el peso 
de la culpa compensará su dolor.

Este es el peligro espiritual que Jesús expone: recibir el 
perdón de Dios sin permitir que ese perdón gobierne 
nuestras relaciones con los demás. Un corazón que 
actúa así no refleja el carácter del Reino al que profesa 
pertenecer. La gracia de Dios no solo introduce al 
hombre en una nueva relación con Él, sino que define 
una nueva manera de vivir delante de Él y con los 
demás.. Cuando el perdón recibido no se refleja hacia 
afuera, el corazón se endurece progresivamente, 
afectando primeramente las relaciones más cercanas, 
como el matrimonio, la familia y la iglesia, 
distorsionando así el testimonio del Evangelio.

Hermanos, este pasaje nos obliga a examinarnos con 
honestidad: ¿hay deudas pequeñas que estamos 
cobrando con dureza, olvidando la misericordia 
inmensa que hemos recibido? ¿Estamos tratando a los 
demás desde la lógica de la gracia que hemos recibido, o 
desde la contabilidad del agravio?

Antes de avanzar, es vital detenerse para no 
malinterpretar la parábola como una mera carga 
moralista de «esforzarse más por perdonar». Si ese fuera 
el mensaje, sería una carga insoportable para el alma 
herida y cansada. La pregunta esencial no es solo qué se 
debe hacer, sino de dónde proviene la capacidad para 
perdonar como exige el Reino. No surge de la fuerza de 
voluntad, ni del temperamento, ni de la madurez 
emocional, ni de terapias que buscan el bienestar 
personal. El perdón del Reino nace de una fuente externa 
y superior: la misericordia de Dios.

El versículo 27, “Y el señor de aquel siervo, movido a 
compasión, lo soltó y le perdonó la deuda” acá donde el 
Rey es «movido a compasión», es el fundamento. Ese 
perdón no fue barato; implicó cancelar una deuda 
impagable. Esto nos lleva directamente a la obra de 
Cristo. Como explican las Escrituras en Romanos 5:8 
“Mas Dios demuestra su amor para con nosotros en que 
siendo aún pecadores, Cristo murió por nosotros” Y 
también Colosenses 2:13-14 “Cuando estabais muertos 
en vuestros delitos… os dio vida juntamente con Él, 
perdonándonos todos los delitos, habiendo cancelado 
el documento de deuda… y lo ha quitado de en medio, 
clavándolo en la cruz”. Esto es el centro de la gracia de 
Dios: Él no nos perdona porque ya cambiamos, ni 
porque nunca volveremos a pecar, sino porque Cristo 
cargó nuestra deuda y Dios, por pura compasión, nos 
amó primero y nos perdonó.

El Evangelio es el oxígeno de toda relación en el cuerpo 
de Cristo. Si la obra expiatoria de Cristo no gobierna el 
corazón, las relaciones se convierten en tribunales 
donde se registran, cobran y acumulan los agravios. Pero 
cuando la cruz es el centro, se deja de exigir el pago y se 
extiende misericordia. Perdonar no es ignorar el mal, 
sino llevarlo al Señor, reconociendo que ya fue 
enfrentado plenamente en Cristo y que, por ende, el 
creyente es llamado a ser un canal de esa misma gracia.

EL REY QUE PERDONA Y
NOS LLAMA A PERDONAR

La narrativa continúa presentando un contraste 
perturbador en:

Mateo 18:28-30 «Pero al salir aquel siervo, encontró a 
uno de sus consiervos que le debía cien denarios; y 
echándole mano, lo ahogaba, diciendo: “Paga lo que 
debes”. Entonces su consiervo cayó a sus pies y le 
suplicaba, diciendo: “Ten paciencia conmigo y te 
pagaré”. Sin embargo, él no quiso, sino que fue y lo 
echó en la cárcel hasta que pagara la deuda.» (NBLA)

El texto empieza con una palabra clave: «pero». Esto 
señala un giro dramático y una disonancia en la historia. 
El mismo hombre que acaba de ser liberado de una 
deuda incalculable se encuentra con un consiervo que le 
debe una suma mínima en comparación (cien denarios, 
equivalentes a unos pocos meses de salario). Si bien la 
deuda era real y existía, era infinitesimal comparada con 
lo que el Rey había perdonado momentos antes.

Aquí se expone una de las realidades más inquietantes 
del corazón humano: es posible ser receptor de la 

misericordia y, sin embargo, no vivir transformado 
por ella. El problema no es la legitimidad de la deuda del 
consiervo; el problema es que el corazón del primer 
siervo no ha sido gobernado por la gracia que acaba de 
recibir. Su reacción es de una violencia extrema; el texto 
describe que «echándole mano, lo ahogaba», exigiendo 
el pago con furia, sin diálogo ni paciencia. Ha olvidado 
por completo su propia experiencia de compasión ante 
el Rey.

Esta actitud encuentra su paralelo hoy cuando se 
ignora al prójimo, cuando en el matrimonio se permite 
que el conflicto levante muros de silencio y los 
cónyuges se retiran a dormir enojados, librando una 
batalla silenciosa de indiferencia. Es ignorar al amigo 
o al hijo que busca restauración, cobrando la ofensa 
con la frialdad de las acciones. Jesús demuestra 
intencionalmente que la falta de perdón no es neutral; 
no es simplemente una omisión, es una manifestación 
activa de la dureza de corazón y de violencia 
espiritual. Dice el Vr. 29 “Entonces su consiervo cayó a 
sus pies y le suplicaba, diciendo: ‘Ten paciencia 
conmigo y te pagaré’”



E L  R E Y  Q U E  P E R D O N A  Y  N O S  L L A M A  A  P E R D O N A R 2

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

Aunque el consiervo súplica con las mismas palabras 
que el primer siervo usó ante el Rey —y con la diferencia 
crucial de que esta deuda pequeña sí era pagable con 
tiempo y paciencia—, la respuesta es una negativa 
rotunda. El texto declara: «Sin embargo, él no quiso» (v. 
30). Esta frase “ No quiso” revela la raíz del problema. 
No se trata de incapacidad intelectual para entender la 
misericordia, ni de ignorancia; se trata de una voluntad 
obstinada y endurecida que se rehúsa a extender gracia. 
Es un acto de orgullo y egoísmo. El siervo no actúa así 
porque no entiende lo que es la misericordia; actúa así 
porque no quiere que la misericordia gobierne su trato 
con el otro.

En las relaciones más íntimas es donde más se tiende a 
justificar esta postura, argumentando que la ofensa 
recibida es «diferente», «demasiado dolorosa» o que el 
ofensor debe «pagar» para compensar el sufrimiento 
causado. A menudo, el ofendido busca ver sangrar al 
otro como venganza, creyendo que hacer sentir el peso 
de la culpa compensará su dolor.

Este es el peligro espiritual que Jesús expone: recibir el 
perdón de Dios sin permitir que ese perdón gobierne 
nuestras relaciones con los demás. Un corazón que 
actúa así no refleja el carácter del Reino al que profesa 
pertenecer. La gracia de Dios no solo introduce al 
hombre en una nueva relación con Él, sino que define 
una nueva manera de vivir delante de Él y con los 
demás.. Cuando el perdón recibido no se refleja hacia 
afuera, el corazón se endurece progresivamente, 
afectando primeramente las relaciones más cercanas, 
como el matrimonio, la familia y la iglesia, 
distorsionando así el testimonio del Evangelio.

Hermanos, este pasaje nos obliga a examinarnos con 
honestidad: ¿hay deudas pequeñas que estamos 
cobrando con dureza, olvidando la misericordia 
inmensa que hemos recibido? ¿Estamos tratando a los 
demás desde la lógica de la gracia que hemos recibido, o 
desde la contabilidad del agravio?

Antes de avanzar, es vital detenerse para no 
malinterpretar la parábola como una mera carga 
moralista de «esforzarse más por perdonar». Si ese fuera 
el mensaje, sería una carga insoportable para el alma 
herida y cansada. La pregunta esencial no es solo qué se 
debe hacer, sino de dónde proviene la capacidad para 
perdonar como exige el Reino. No surge de la fuerza de 
voluntad, ni del temperamento, ni de la madurez 
emocional, ni de terapias que buscan el bienestar 
personal. El perdón del Reino nace de una fuente externa 
y superior: la misericordia de Dios.

El versículo 27, “Y el señor de aquel siervo, movido a 
compasión, lo soltó y le perdonó la deuda” acá donde el 
Rey es «movido a compasión», es el fundamento. Ese 
perdón no fue barato; implicó cancelar una deuda 
impagable. Esto nos lleva directamente a la obra de 
Cristo. Como explican las Escrituras en Romanos 5:8 
“Mas Dios demuestra su amor para con nosotros en que 
siendo aún pecadores, Cristo murió por nosotros” Y 
también Colosenses 2:13-14 “Cuando estabais muertos 
en vuestros delitos… os dio vida juntamente con Él, 
perdonándonos todos los delitos, habiendo cancelado 
el documento de deuda… y lo ha quitado de en medio, 
clavándolo en la cruz”. Esto es el centro de la gracia de 
Dios: Él no nos perdona porque ya cambiamos, ni 
porque nunca volveremos a pecar, sino porque Cristo 
cargó nuestra deuda y Dios, por pura compasión, nos 
amó primero y nos perdonó.

El Evangelio es el oxígeno de toda relación en el cuerpo 
de Cristo. Si la obra expiatoria de Cristo no gobierna el 
corazón, las relaciones se convierten en tribunales 
donde se registran, cobran y acumulan los agravios. Pero 
cuando la cruz es el centro, se deja de exigir el pago y se 
extiende misericordia. Perdonar no es ignorar el mal, 
sino llevarlo al Señor, reconociendo que ya fue 
enfrentado plenamente en Cristo y que, por ende, el 
creyente es llamado a ser un canal de esa misma gracia.

No obstante, el corazón del pasaje no está en la súplica del 
siervo, sino en la respuesta del Rey: «movido a 
compasión, lo soltó y le perdonó la deuda». Aquí se 
manifiesta el trato de Dios con el pecador: misericordia 
inmerecida. El Rey no establece un plan de pagos, no 
reduce el monto ni negocia condiciones. Cancela la deuda 
en su totalidad. La misericordia no surge de la promesa 
vacía del siervo, ni de un arrepentimiento perfecto, ni de 
su llanto, sino del carácter compasivo del Rey. Esto es 
gracia soberana; misericordia total e inmerecida.

Si el cristiano no comprende que vive de una misericordia 
no ganada ni negociada, convertirá sus relaciones en 
contratos condicionales: «Te perdono si cambias», «Te 
amo si cumples» “sigo si respondes”. “Continuamos si me 
garantizas que jamás volverás a engañarme, a fallarme” o 

algo peor “ya te perdoné, pero te ignoro completamente”. 
Pero la misericordia divina no se basa en el desempeño 
futuro del perdonado, sino en el propósito de Dios de 
perdonar para transformar. 

Antes de exigir justicia en las relaciones horizontales, se 
debe recordar la identidad fundamental del creyente: un 
deudor perdonado de una suma infinita. Cuando se 
pierde de vista la magnitud de la deuda cancelada por 
Dios, cuando el asombro por el perdón recibido se 
desvanece, las ofensas del prójimo comienzan a 
magnificarse desproporcionadamente, y el perdón que 
se debe otorgar empieza a parecer excesivo. El problema 
no es que tu esposo, tus hijos, tus amigos, hermano 
fallen demasiado; el problema es que hemos perdido de 
vista la misericordia total que recibimos del Rey.

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

I. EL REY MUESTRA MISERICORDIA 
ANTE UNA DEUDA IMPAGABLE (VRS. 21-27)

Para adentrarse en la enseñanza del Señor, es necesario 
acudir al texto sagrado:

Mateo 18:21-27 «Entonces se le acercó Pedro y le dijo: 
“Señor, ¿cuántas veces pecará mi hermano contra mí 
que yo haya de perdonarlo? ¿Hasta siete veces?”. Jesús 
le dijo: “No te digo hasta siete veces, sino hasta setenta 
veces siete. Por eso el reino de los cielos puede 
compararse a cierto rey que quiso ajustar cuentas con 
sus siervos. Y al comenzar a ajustarlas, le fue 
presentado uno que le debía diez mil talentos. Pero no 
teniendo él con qué pagar, su señor ordenó que lo 
vendieran, junto con su mujer e hijos, y todo cuanto 
poseía, y así pagara la deuda. Entonces el siervo cayó 
postrado ante él, diciendo: ‘Ten paciencia conmigo y 
todo te lo pagaré’. Y el señor de aquel siervo tuvo 
compasión, lo soltó y le perdonó la deuda”.» (NBLA)

Mateo introduce la parábola con la pregunta de Pedro, 
quien no rechazaba el concepto del perdón, pero lo 
concebía como una cuenta agotable, un recurso finito. 
Su propuesta de «hasta siete veces» operaba bajo la 
lógica de la justicia propia y el deseo de establecer un 
punto final donde pudiera decirse con alivio: «He 
cumplido, ya hice lo suficiente».

La respuesta de Jesús —«No te digo hasta siete veces, 
sino hasta setenta veces siete»— corta de raíz la 
contabilidad espiritual de Pedro. El Señor no está 
estableciendo una nueva cifra literal para llevar un 
registro más extenso en una libreta más grande; está 
enseñando una postura fundamental del Reino. En la 
economía de Dios, el perdón no se calcula mediante 
límites humanos porque nace de una misericordia que es, 
por definición, inmensurable. No se trata de indiferencia 
ante el pecado ni de un perdón ocasional, sino de un 
perdón constante, un estado permanente del corazón, vr. 
23 “Por eso, el reino de los cielos puede compararse a 
cierto rey que quiso ajustar cuentas con sus siervos”.

Jesús utiliza la imagen de un Rey que decide ajustar 
cuentas para desmantelar los argumentos del corazón 
humano. La parábola no ilustra meras relaciones 
interpersonales, sino la operatividad misma del Reino de 
Dios. El Rey representa al Dios Soberano, quien 
gobierna, llama a cuentas y define los términos del pacto 
con Su pueblo. En el Reino, rendir cuentas no es una 
anomalía, sino la norma de vivir bajo el señorío divino.

Aquí se destaca el primer elemento crucial de la gracia: 
la iniciativa divina. El texto no indica que el siervo 

solicitara una audiencia o buscara reconciliación. Es el 
Rey quien, en Su soberanía, decide iniciar el juicio. Dios 
siempre actúa primero; Él llama, confronta y expone la 
realidad de la condición humana. Esto es fundamental 
para la teología cristiana: la restauración no comienza 
cuando el ofensor reconoce su error o cambia su 
conducta —como la mente natural preferiría, operando 
bajo la lógica de «primero tú cumples, luego yo 
respondo»—. La gracia de Dios opera de manera inversa. 
Como declara el apóstol Pablo en Romanos 5:6-8 
“Cuando aún éramos débiles… cuando aún éramos 
pecadores…”, Cristo murió por los impíos cuando aún 
eran débiles y pecadores. Dios amó, buscó y perdonó 
cuando el ser humano no tenía nada que ofrecer para su 
propia salvación.

La magnitud de la deuda se describe con la cifra de Vrs. 
24 «diez mil talentos». Esta cantidad era descomunal, 
imposible de pagar incluso para alguien con vastos 
recursos. Jesús emplea una hipérbole intencional para 
comunicar una verdad espiritual devastadora: la deuda 
del ser humano delante de Dios es real y absolutamente 
impagable. No se trata de faltas menores o errores 
triviales; se trata de una culpa que excede por completo 
la capacidad humana de restitución. Esta verdad 
confronta la tendencia innata a minimizar el pecado o a 
compararse con otros, creyendo que el esfuerzo 
personal puede compensar las fallas morales.

La sentencia del Rey en el versículo 25 confirma la 
gravedad de la situación: «Pero no teniendo él con qué 
pagar, su señor ordenó que fuera vendido, junto con su 
mujer e hijos y todo cuanto poseía, y que se le pagara la 
deuda» Esta imagen es desgarradora y retrata la 
condición del hombre natural fuera de la gracia: 
culpable, incapaz y sin posibilidad de auto-rescate, 
enfrentando la justicia retributiva de Dios que demanda 
el pago total. El siervo queda completamente expuesto, 
sin recursos y sin argumentos.

Ante este abismo, la respuesta del siervo revela 
desesperación y un profundo autoengaño: Vrs. 26 
«Entonces el siervo cayó postrado ante él, diciendo: 
‘Tenga paciencia conmigo y todo se lo pagaré’». 
Promete pagar lo impagable, creyendo que el problema 
es de tiempo cuando, en realidad, es un problema de 
imposibilidad. Esta actitud refleja el corazón religioso 
que asume que, con suficiente paciencia divina y 
esfuerzo humano, algún día podrá equilibrar la balanza 
de la justicia divina.

La narrativa continúa presentando un contraste 
perturbador en:

Mateo 18:28-30 «Pero al salir aquel siervo, encontró a 
uno de sus consiervos que le debía cien denarios; y 
echándole mano, lo ahogaba, diciendo: “Paga lo que 
debes”. Entonces su consiervo cayó a sus pies y le 
suplicaba, diciendo: “Ten paciencia conmigo y te 
pagaré”. Sin embargo, él no quiso, sino que fue y lo 
echó en la cárcel hasta que pagara la deuda.» (NBLA)

El texto empieza con una palabra clave: «pero». Esto 
señala un giro dramático y una disonancia en la historia. 
El mismo hombre que acaba de ser liberado de una 
deuda incalculable se encuentra con un consiervo que le 
debe una suma mínima en comparación (cien denarios, 
equivalentes a unos pocos meses de salario). Si bien la 
deuda era real y existía, era infinitesimal comparada con 
lo que el Rey había perdonado momentos antes.

Aquí se expone una de las realidades más inquietantes 
del corazón humano: es posible ser receptor de la 

misericordia y, sin embargo, no vivir transformado 
por ella. El problema no es la legitimidad de la deuda del 
consiervo; el problema es que el corazón del primer 
siervo no ha sido gobernado por la gracia que acaba de 
recibir. Su reacción es de una violencia extrema; el texto 
describe que «echándole mano, lo ahogaba», exigiendo 
el pago con furia, sin diálogo ni paciencia. Ha olvidado 
por completo su propia experiencia de compasión ante 
el Rey.

Esta actitud encuentra su paralelo hoy cuando se 
ignora al prójimo, cuando en el matrimonio se permite 
que el conflicto levante muros de silencio y los 
cónyuges se retiran a dormir enojados, librando una 
batalla silenciosa de indiferencia. Es ignorar al amigo 
o al hijo que busca restauración, cobrando la ofensa 
con la frialdad de las acciones. Jesús demuestra 
intencionalmente que la falta de perdón no es neutral; 
no es simplemente una omisión, es una manifestación 
activa de la dureza de corazón y de violencia 
espiritual. Dice el Vr. 29 “Entonces su consiervo cayó a 
sus pies y le suplicaba, diciendo: ‘Ten paciencia 
conmigo y te pagaré’”



3

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

Aunque el consiervo súplica con las mismas palabras 
que el primer siervo usó ante el Rey —y con la diferencia 
crucial de que esta deuda pequeña sí era pagable con 
tiempo y paciencia—, la respuesta es una negativa 
rotunda. El texto declara: «Sin embargo, él no quiso» (v. 
30). Esta frase “ No quiso” revela la raíz del problema. 
No se trata de incapacidad intelectual para entender la 
misericordia, ni de ignorancia; se trata de una voluntad 
obstinada y endurecida que se rehúsa a extender gracia. 
Es un acto de orgullo y egoísmo. El siervo no actúa así 
porque no entiende lo que es la misericordia; actúa así 
porque no quiere que la misericordia gobierne su trato 
con el otro.

En las relaciones más íntimas es donde más se tiende a 
justificar esta postura, argumentando que la ofensa 
recibida es «diferente», «demasiado dolorosa» o que el 
ofensor debe «pagar» para compensar el sufrimiento 
causado. A menudo, el ofendido busca ver sangrar al 
otro como venganza, creyendo que hacer sentir el peso 
de la culpa compensará su dolor.

Este es el peligro espiritual que Jesús expone: recibir el 
perdón de Dios sin permitir que ese perdón gobierne 
nuestras relaciones con los demás. Un corazón que 
actúa así no refleja el carácter del Reino al que profesa 
pertenecer. La gracia de Dios no solo introduce al 
hombre en una nueva relación con Él, sino que define 
una nueva manera de vivir delante de Él y con los 
demás.. Cuando el perdón recibido no se refleja hacia 
afuera, el corazón se endurece progresivamente, 
afectando primeramente las relaciones más cercanas, 
como el matrimonio, la familia y la iglesia, 
distorsionando así el testimonio del Evangelio.

Hermanos, este pasaje nos obliga a examinarnos con 
honestidad: ¿hay deudas pequeñas que estamos 
cobrando con dureza, olvidando la misericordia 
inmensa que hemos recibido? ¿Estamos tratando a los 
demás desde la lógica de la gracia que hemos recibido, o 
desde la contabilidad del agravio?

Antes de avanzar, es vital detenerse para no 
malinterpretar la parábola como una mera carga 
moralista de «esforzarse más por perdonar». Si ese fuera 
el mensaje, sería una carga insoportable para el alma 
herida y cansada. La pregunta esencial no es solo qué se 
debe hacer, sino de dónde proviene la capacidad para 
perdonar como exige el Reino. No surge de la fuerza de 
voluntad, ni del temperamento, ni de la madurez 
emocional, ni de terapias que buscan el bienestar 
personal. El perdón del Reino nace de una fuente externa 
y superior: la misericordia de Dios.

El versículo 27, “Y el señor de aquel siervo, movido a 
compasión, lo soltó y le perdonó la deuda” acá donde el 
Rey es «movido a compasión», es el fundamento. Ese 
perdón no fue barato; implicó cancelar una deuda 
impagable. Esto nos lleva directamente a la obra de 
Cristo. Como explican las Escrituras en Romanos 5:8 
“Mas Dios demuestra su amor para con nosotros en que 
siendo aún pecadores, Cristo murió por nosotros” Y 
también Colosenses 2:13-14 “Cuando estabais muertos 
en vuestros delitos… os dio vida juntamente con Él, 
perdonándonos todos los delitos, habiendo cancelado 
el documento de deuda… y lo ha quitado de en medio, 
clavándolo en la cruz”. Esto es el centro de la gracia de 
Dios: Él no nos perdona porque ya cambiamos, ni 
porque nunca volveremos a pecar, sino porque Cristo 
cargó nuestra deuda y Dios, por pura compasión, nos 
amó primero y nos perdonó.

El Evangelio es el oxígeno de toda relación en el cuerpo 
de Cristo. Si la obra expiatoria de Cristo no gobierna el 
corazón, las relaciones se convierten en tribunales 
donde se registran, cobran y acumulan los agravios. Pero 
cuando la cruz es el centro, se deja de exigir el pago y se 
extiende misericordia. Perdonar no es ignorar el mal, 
sino llevarlo al Señor, reconociendo que ya fue 
enfrentado plenamente en Cristo y que, por ende, el 
creyente es llamado a ser un canal de esa misma gracia.

E L  R E Y  Q U E  P E R D O N A  Y  N O S  L L A M A  A  P E R D O N A R

No obstante, el corazón del pasaje no está en la súplica del 
siervo, sino en la respuesta del Rey: «movido a 
compasión, lo soltó y le perdonó la deuda». Aquí se 
manifiesta el trato de Dios con el pecador: misericordia 
inmerecida. El Rey no establece un plan de pagos, no 
reduce el monto ni negocia condiciones. Cancela la deuda 
en su totalidad. La misericordia no surge de la promesa 
vacía del siervo, ni de un arrepentimiento perfecto, ni de 
su llanto, sino del carácter compasivo del Rey. Esto es 
gracia soberana; misericordia total e inmerecida.

Si el cristiano no comprende que vive de una misericordia 
no ganada ni negociada, convertirá sus relaciones en 
contratos condicionales: «Te perdono si cambias», «Te 
amo si cumples» “sigo si respondes”. “Continuamos si me 
garantizas que jamás volverás a engañarme, a fallarme” o 

algo peor “ya te perdoné, pero te ignoro completamente”. 
Pero la misericordia divina no se basa en el desempeño 
futuro del perdonado, sino en el propósito de Dios de 
perdonar para transformar. 

Antes de exigir justicia en las relaciones horizontales, se 
debe recordar la identidad fundamental del creyente: un 
deudor perdonado de una suma infinita. Cuando se 
pierde de vista la magnitud de la deuda cancelada por 
Dios, cuando el asombro por el perdón recibido se 
desvanece, las ofensas del prójimo comienzan a 
magnificarse desproporcionadamente, y el perdón que 
se debe otorgar empieza a parecer excesivo. El problema 
no es que tu esposo, tus hijos, tus amigos, hermano 
fallen demasiado; el problema es que hemos perdido de 
vista la misericordia total que recibimos del Rey.

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

Para adentrarse en la enseñanza del Señor, es necesario 
acudir al texto sagrado:

Mateo 18:21-27 «Entonces se le acercó Pedro y le dijo: 
“Señor, ¿cuántas veces pecará mi hermano contra mí 
que yo haya de perdonarlo? ¿Hasta siete veces?”. Jesús 
le dijo: “No te digo hasta siete veces, sino hasta setenta 
veces siete. Por eso el reino de los cielos puede 
compararse a cierto rey que quiso ajustar cuentas con 
sus siervos. Y al comenzar a ajustarlas, le fue 
presentado uno que le debía diez mil talentos. Pero no 
teniendo él con qué pagar, su señor ordenó que lo 
vendieran, junto con su mujer e hijos, y todo cuanto 
poseía, y así pagara la deuda. Entonces el siervo cayó 
postrado ante él, diciendo: ‘Ten paciencia conmigo y 
todo te lo pagaré’. Y el señor de aquel siervo tuvo 
compasión, lo soltó y le perdonó la deuda”.» (NBLA)

Mateo introduce la parábola con la pregunta de Pedro, 
quien no rechazaba el concepto del perdón, pero lo 
concebía como una cuenta agotable, un recurso finito. 
Su propuesta de «hasta siete veces» operaba bajo la 
lógica de la justicia propia y el deseo de establecer un 
punto final donde pudiera decirse con alivio: «He 
cumplido, ya hice lo suficiente».

La respuesta de Jesús —«No te digo hasta siete veces, 
sino hasta setenta veces siete»— corta de raíz la 
contabilidad espiritual de Pedro. El Señor no está 
estableciendo una nueva cifra literal para llevar un 
registro más extenso en una libreta más grande; está 
enseñando una postura fundamental del Reino. En la 
economía de Dios, el perdón no se calcula mediante 
límites humanos porque nace de una misericordia que es, 
por definición, inmensurable. No se trata de indiferencia 
ante el pecado ni de un perdón ocasional, sino de un 
perdón constante, un estado permanente del corazón, vr. 
23 “Por eso, el reino de los cielos puede compararse a 
cierto rey que quiso ajustar cuentas con sus siervos”.

Jesús utiliza la imagen de un Rey que decide ajustar 
cuentas para desmantelar los argumentos del corazón 
humano. La parábola no ilustra meras relaciones 
interpersonales, sino la operatividad misma del Reino de 
Dios. El Rey representa al Dios Soberano, quien 
gobierna, llama a cuentas y define los términos del pacto 
con Su pueblo. En el Reino, rendir cuentas no es una 
anomalía, sino la norma de vivir bajo el señorío divino.

Aquí se destaca el primer elemento crucial de la gracia: 
la iniciativa divina. El texto no indica que el siervo 

solicitara una audiencia o buscara reconciliación. Es el 
Rey quien, en Su soberanía, decide iniciar el juicio. Dios 
siempre actúa primero; Él llama, confronta y expone la 
realidad de la condición humana. Esto es fundamental 
para la teología cristiana: la restauración no comienza 
cuando el ofensor reconoce su error o cambia su 
conducta —como la mente natural preferiría, operando 
bajo la lógica de «primero tú cumples, luego yo 
respondo»—. La gracia de Dios opera de manera inversa. 
Como declara el apóstol Pablo en Romanos 5:6-8 
“Cuando aún éramos débiles… cuando aún éramos 
pecadores…”, Cristo murió por los impíos cuando aún 
eran débiles y pecadores. Dios amó, buscó y perdonó 
cuando el ser humano no tenía nada que ofrecer para su 
propia salvación.

La magnitud de la deuda se describe con la cifra de Vrs. 
24 «diez mil talentos». Esta cantidad era descomunal, 
imposible de pagar incluso para alguien con vastos 
recursos. Jesús emplea una hipérbole intencional para 
comunicar una verdad espiritual devastadora: la deuda 
del ser humano delante de Dios es real y absolutamente 
impagable. No se trata de faltas menores o errores 
triviales; se trata de una culpa que excede por completo 
la capacidad humana de restitución. Esta verdad 
confronta la tendencia innata a minimizar el pecado o a 
compararse con otros, creyendo que el esfuerzo 
personal puede compensar las fallas morales.

La sentencia del Rey en el versículo 25 confirma la 
gravedad de la situación: «Pero no teniendo él con qué 
pagar, su señor ordenó que fuera vendido, junto con su 
mujer e hijos y todo cuanto poseía, y que se le pagara la 
deuda» Esta imagen es desgarradora y retrata la 
condición del hombre natural fuera de la gracia: 
culpable, incapaz y sin posibilidad de auto-rescate, 
enfrentando la justicia retributiva de Dios que demanda 
el pago total. El siervo queda completamente expuesto, 
sin recursos y sin argumentos.

Ante este abismo, la respuesta del siervo revela 
desesperación y un profundo autoengaño: Vrs. 26 
«Entonces el siervo cayó postrado ante él, diciendo: 
‘Tenga paciencia conmigo y todo se lo pagaré’». 
Promete pagar lo impagable, creyendo que el problema 
es de tiempo cuando, en realidad, es un problema de 
imposibilidad. Esta actitud refleja el corazón religioso 
que asume que, con suficiente paciencia divina y 
esfuerzo humano, algún día podrá equilibrar la balanza 
de la justicia divina.

Preguntas de comprensión
1. ¿Qué representa la deuda impagable del siervo en 
relación con nuestra condición delante de Dios?

Preguntas de reflexión
1. ¿Reconozco realmente la magnitud de la misericordia 
que Dios me ha mostrado en Cristo, o con mis actitudes y 
pensamientos tiendo a minimizar mi deuda espiritual?

2. ¿En qué áreas te has visto tentado/a a condicionar el 
perdón o misericordia que debes mostrar a las acciones  de 
los demás y no en la gracia recibida?
3. ¿He dejado de asombrarme por el perdón de Dios, y eso 
ha afectado mi manera de tratar a los demás?

II. EL SIERVO REHÚSA REFLEJAR LA MISERICORDIA RECIBIDA
(VRS. 28-30)

La narrativa continúa presentando un contraste 
perturbador en:

Mateo 18:28-30 «Pero al salir aquel siervo, encontró a 
uno de sus consiervos que le debía cien denarios; y 
echándole mano, lo ahogaba, diciendo: “Paga lo que 
debes”. Entonces su consiervo cayó a sus pies y le 
suplicaba, diciendo: “Ten paciencia conmigo y te 
pagaré”. Sin embargo, él no quiso, sino que fue y lo 
echó en la cárcel hasta que pagara la deuda.» (NBLA)

El texto empieza con una palabra clave: «pero». Esto 
señala un giro dramático y una disonancia en la historia. 
El mismo hombre que acaba de ser liberado de una 
deuda incalculable se encuentra con un consiervo que le 
debe una suma mínima en comparación (cien denarios, 
equivalentes a unos pocos meses de salario). Si bien la 
deuda era real y existía, era infinitesimal comparada con 
lo que el Rey había perdonado momentos antes.

Aquí se expone una de las realidades más inquietantes 
del corazón humano: es posible ser receptor de la 

misericordia y, sin embargo, no vivir transformado 
por ella. El problema no es la legitimidad de la deuda del 
consiervo; el problema es que el corazón del primer 
siervo no ha sido gobernado por la gracia que acaba de 
recibir. Su reacción es de una violencia extrema; el texto 
describe que «echándole mano, lo ahogaba», exigiendo 
el pago con furia, sin diálogo ni paciencia. Ha olvidado 
por completo su propia experiencia de compasión ante 
el Rey.

Esta actitud encuentra su paralelo hoy cuando se 
ignora al prójimo, cuando en el matrimonio se permite 
que el conflicto levante muros de silencio y los 
cónyuges se retiran a dormir enojados, librando una 
batalla silenciosa de indiferencia. Es ignorar al amigo 
o al hijo que busca restauración, cobrando la ofensa 
con la frialdad de las acciones. Jesús demuestra 
intencionalmente que la falta de perdón no es neutral; 
no es simplemente una omisión, es una manifestación 
activa de la dureza de corazón y de violencia 
espiritual. Dice el Vr. 29 “Entonces su consiervo cayó a 
sus pies y le suplicaba, diciendo: ‘Ten paciencia 
conmigo y te pagaré’”



4

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

Aunque el consiervo súplica con las mismas palabras 
que el primer siervo usó ante el Rey —y con la diferencia 
crucial de que esta deuda pequeña sí era pagable con 
tiempo y paciencia—, la respuesta es una negativa 
rotunda. El texto declara: «Sin embargo, él no quiso» (v. 
30). Esta frase “ No quiso” revela la raíz del problema. 
No se trata de incapacidad intelectual para entender la 
misericordia, ni de ignorancia; se trata de una voluntad 
obstinada y endurecida que se rehúsa a extender gracia. 
Es un acto de orgullo y egoísmo. El siervo no actúa así 
porque no entiende lo que es la misericordia; actúa así 
porque no quiere que la misericordia gobierne su trato 
con el otro.

En las relaciones más íntimas es donde más se tiende a 
justificar esta postura, argumentando que la ofensa 
recibida es «diferente», «demasiado dolorosa» o que el 
ofensor debe «pagar» para compensar el sufrimiento 
causado. A menudo, el ofendido busca ver sangrar al 
otro como venganza, creyendo que hacer sentir el peso 
de la culpa compensará su dolor.

Este es el peligro espiritual que Jesús expone: recibir el 
perdón de Dios sin permitir que ese perdón gobierne 
nuestras relaciones con los demás. Un corazón que 
actúa así no refleja el carácter del Reino al que profesa 
pertenecer. La gracia de Dios no solo introduce al 
hombre en una nueva relación con Él, sino que define 
una nueva manera de vivir delante de Él y con los 
demás.. Cuando el perdón recibido no se refleja hacia 
afuera, el corazón se endurece progresivamente, 
afectando primeramente las relaciones más cercanas, 
como el matrimonio, la familia y la iglesia, 
distorsionando así el testimonio del Evangelio.

Hermanos, este pasaje nos obliga a examinarnos con 
honestidad: ¿hay deudas pequeñas que estamos 
cobrando con dureza, olvidando la misericordia 
inmensa que hemos recibido? ¿Estamos tratando a los 
demás desde la lógica de la gracia que hemos recibido, o 
desde la contabilidad del agravio?

Antes de avanzar, es vital detenerse para no 
malinterpretar la parábola como una mera carga 
moralista de «esforzarse más por perdonar». Si ese fuera 
el mensaje, sería una carga insoportable para el alma 
herida y cansada. La pregunta esencial no es solo qué se 
debe hacer, sino de dónde proviene la capacidad para 
perdonar como exige el Reino. No surge de la fuerza de 
voluntad, ni del temperamento, ni de la madurez 
emocional, ni de terapias que buscan el bienestar 
personal. El perdón del Reino nace de una fuente externa 
y superior: la misericordia de Dios.

El versículo 27, “Y el señor de aquel siervo, movido a 
compasión, lo soltó y le perdonó la deuda” acá donde el 
Rey es «movido a compasión», es el fundamento. Ese 
perdón no fue barato; implicó cancelar una deuda 
impagable. Esto nos lleva directamente a la obra de 
Cristo. Como explican las Escrituras en Romanos 5:8 
“Mas Dios demuestra su amor para con nosotros en que 
siendo aún pecadores, Cristo murió por nosotros” Y 
también Colosenses 2:13-14 “Cuando estabais muertos 
en vuestros delitos… os dio vida juntamente con Él, 
perdonándonos todos los delitos, habiendo cancelado 
el documento de deuda… y lo ha quitado de en medio, 
clavándolo en la cruz”. Esto es el centro de la gracia de 
Dios: Él no nos perdona porque ya cambiamos, ni 
porque nunca volveremos a pecar, sino porque Cristo 
cargó nuestra deuda y Dios, por pura compasión, nos 
amó primero y nos perdonó.

El Evangelio es el oxígeno de toda relación en el cuerpo 
de Cristo. Si la obra expiatoria de Cristo no gobierna el 
corazón, las relaciones se convierten en tribunales 
donde se registran, cobran y acumulan los agravios. Pero 
cuando la cruz es el centro, se deja de exigir el pago y se 
extiende misericordia. Perdonar no es ignorar el mal, 
sino llevarlo al Señor, reconociendo que ya fue 
enfrentado plenamente en Cristo y que, por ende, el 
creyente es llamado a ser un canal de esa misma gracia.

E L  R E Y  Q U E  P E R D O N A  Y  N O S  L L A M A  A  P E R D O N A R

Preguntas de comprensión
1. ¿Cuál es el contraste principal entre la deuda perdonada 
al primer siervo y la deuda que él se negó a perdonar a su 
consiervo?

Preguntas de reflexión
1.¿Hay personas a quienes sigo cobrando pequeñas 
deudas emocionales, morales o relacionales?

2. ¿He recibido gracia de Dios, pero me rehúso a dejar que 
esa gracia gobierne mis actitudes hacia quienes me han 
ofendido?
3. ¿Estoy justificando mi falta de perdón por el dolor que 
sufrí, en lugar de someter ese dolor al evangelio?
4. ¿Has permitido que el resentimiento o el deseo de 
venganza ocupe tu corazón, en vez de confiar en que Dios 
es justo y soberano?

Según lo leído hasta el momento, ¿De qué maneras has sido instruido, exhortado, consolado o animado?

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

La narrativa continúa presentando un contraste 
perturbador en:

Mateo 18:28-30 «Pero al salir aquel siervo, encontró a 
uno de sus consiervos que le debía cien denarios; y 
echándole mano, lo ahogaba, diciendo: “Paga lo que 
debes”. Entonces su consiervo cayó a sus pies y le 
suplicaba, diciendo: “Ten paciencia conmigo y te 
pagaré”. Sin embargo, él no quiso, sino que fue y lo 
echó en la cárcel hasta que pagara la deuda.» (NBLA)

El texto empieza con una palabra clave: «pero». Esto 
señala un giro dramático y una disonancia en la historia. 
El mismo hombre que acaba de ser liberado de una 
deuda incalculable se encuentra con un consiervo que le 
debe una suma mínima en comparación (cien denarios, 
equivalentes a unos pocos meses de salario). Si bien la 
deuda era real y existía, era infinitesimal comparada con 
lo que el Rey había perdonado momentos antes.

Aquí se expone una de las realidades más inquietantes 
del corazón humano: es posible ser receptor de la 

misericordia y, sin embargo, no vivir transformado 
por ella. El problema no es la legitimidad de la deuda del 
consiervo; el problema es que el corazón del primer 
siervo no ha sido gobernado por la gracia que acaba de 
recibir. Su reacción es de una violencia extrema; el texto 
describe que «echándole mano, lo ahogaba», exigiendo 
el pago con furia, sin diálogo ni paciencia. Ha olvidado 
por completo su propia experiencia de compasión ante 
el Rey.

Esta actitud encuentra su paralelo hoy cuando se 
ignora al prójimo, cuando en el matrimonio se permite 
que el conflicto levante muros de silencio y los 
cónyuges se retiran a dormir enojados, librando una 
batalla silenciosa de indiferencia. Es ignorar al amigo 
o al hijo que busca restauración, cobrando la ofensa 
con la frialdad de las acciones. Jesús demuestra 
intencionalmente que la falta de perdón no es neutral; 
no es simplemente una omisión, es una manifestación 
activa de la dureza de corazón y de violencia 
espiritual. Dice el Vr. 29 “Entonces su consiervo cayó a 
sus pies y le suplicaba, diciendo: ‘Ten paciencia 
conmigo y te pagaré’”

fundamental no es la relación con los demás, sino la 
relación con Dios. La Escritura llama primero a reconocer 
el pecado delante de Dios, a pedir perdón, arrepentirse y 
creer en Jesucristo como único Salvador. Él es el Rey que 
perdona deudas impagables y promete perdón real a 
todo aquel que viene con un corazón arrepentido.

Solo después de ser reconciliado con Dios —y no como 
condición para salvarse, sino como fruto de esa 
salvación— es posible comenzar a vivir de una manera 
distinta. Entonces sí, será posible pedir perdón con 
humildad, extender misericordia y dejar de vivir 
cobrando deudas; no para ganar el favor de Dios, sino 
porque ya se ha sido perdonado por Él.

Hermanos, la verdad central que permanece es esta: 
vivimos bajo el gobierno de un Rey que perdona, y ese 
perdón no puede quedar estéril ni sin fruto. Cuando la 
gracia reina, el perdón se convierte en la atmósfera 
natural del hogar y la iglesia. Pero cuando domina la 
dureza y la frialdad, las relaciones se tornan en campos 
de contabilidad y deuda. Jesús no nos llama a confiar 
en nuestras propias fuerzas para perdonar, sino a vivir 
cada día a la luz del perdón que ya hemos recibido. La 
deuda ha sido cancelada. Vivamos, pues, como 
personas perdonadas, reflejando esa misericordia en 
las relaciones diarias, en la familia y con quienes nos 
rodean, para la gloria de Dios.

Recuerden: Porque hemos recibido misericordia del Rey 
en Cristo, estamos llamados a perdonar a los demás.

El versículo 33 resuena como un examen de 
conciencia perpetuo: «¿No debías tú también 
haberte compadecido...?». Al concluir la exposición 
de esta parábola, cada creyente debe de preguntarse 
con total honestidad: ¿Qué clase de corazón estás 
cultivando en las relaciones diarias? ¿Es un corazón 
que lleva un registro meticuloso de ofensas, o uno que 
aprende a vivir de la misericordia del Rey?

La parábola advierte que cuando se resiste la gracia, el 
ser humano usurpa un rol que nunca le correspondió: 
el de verdugo. Ya sea ante la herida de una infidelidad o 
la traición de la confianza, si existe arrepentimiento real 
—aunque imperfecto—, el cristiano debe recordar que 
el perdón en el matrimonio y en la iglesia no se concede 
por el mérito humano, sino porque el pueblo de Dios 
vive del Evangelio.

Hermanos, este pasaje destruye una de las frases más 
comunes y más peligrosas dentro de las relaciones: “Yo 
ya perdoné.” Pero según Jesús, el perdón no se 
demuestra por lo que decimos, sino por cómo tratamos 
al otro después. El siervo de la parábola pudo haber 
dicho que ya había sido perdonado por el rey, pero su 

trato hacia su consiervo reveló que la misericordia no 
gobernaba su corazón. El que no perdona, lo gobierna 
el orgullo y la soberbia frente a la palabra de Dios. Así 
que la pregunta es. ¿A quien debes de perdonar de 
corazón y no seguir cobrando la deuda?

Conclusión

Para aquellos que escuchan este material o ha llegado 
a tus manos y quizás aún no han rendido sus vidas a 
Cristo, es vital entender que el llamado principal de 
este mensaje no es moralista; no es una invitación a 
«perdonar mejor» mediante el esfuerzo propio. El 
llamado es a venir al Rey. La deuda del pecado delante 
de Dios es real, infinita e impagable con recursos 
humanos. Pero hay misericordia en Cristo para los 
pecadores. El Evangelio no ofrece un simple consejo de 
autoayuda para salvar un matrimonio o recuperar 
bienes perdidos; ofrece lo más grande y puro: a Cristo, 
el Salvador.

Quizás el motivo de acercarse a la iglesia sea la 
esperanza de restaurar una relación quebrada, pero el 
Evangelio establece la prioridad correcta: el problema 



5

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

Aunque el consiervo súplica con las mismas palabras 
que el primer siervo usó ante el Rey —y con la diferencia 
crucial de que esta deuda pequeña sí era pagable con 
tiempo y paciencia—, la respuesta es una negativa 
rotunda. El texto declara: «Sin embargo, él no quiso» (v. 
30). Esta frase “ No quiso” revela la raíz del problema. 
No se trata de incapacidad intelectual para entender la 
misericordia, ni de ignorancia; se trata de una voluntad 
obstinada y endurecida que se rehúsa a extender gracia. 
Es un acto de orgullo y egoísmo. El siervo no actúa así 
porque no entiende lo que es la misericordia; actúa así 
porque no quiere que la misericordia gobierne su trato 
con el otro.

En las relaciones más íntimas es donde más se tiende a 
justificar esta postura, argumentando que la ofensa 
recibida es «diferente», «demasiado dolorosa» o que el 
ofensor debe «pagar» para compensar el sufrimiento 
causado. A menudo, el ofendido busca ver sangrar al 
otro como venganza, creyendo que hacer sentir el peso 
de la culpa compensará su dolor.

Este es el peligro espiritual que Jesús expone: recibir el 
perdón de Dios sin permitir que ese perdón gobierne 
nuestras relaciones con los demás. Un corazón que 
actúa así no refleja el carácter del Reino al que profesa 
pertenecer. La gracia de Dios no solo introduce al 
hombre en una nueva relación con Él, sino que define 
una nueva manera de vivir delante de Él y con los 
demás.. Cuando el perdón recibido no se refleja hacia 
afuera, el corazón se endurece progresivamente, 
afectando primeramente las relaciones más cercanas, 
como el matrimonio, la familia y la iglesia, 
distorsionando así el testimonio del Evangelio.

Hermanos, este pasaje nos obliga a examinarnos con 
honestidad: ¿hay deudas pequeñas que estamos 
cobrando con dureza, olvidando la misericordia 
inmensa que hemos recibido? ¿Estamos tratando a los 
demás desde la lógica de la gracia que hemos recibido, o 
desde la contabilidad del agravio?

Antes de avanzar, es vital detenerse para no 
malinterpretar la parábola como una mera carga 
moralista de «esforzarse más por perdonar». Si ese fuera 
el mensaje, sería una carga insoportable para el alma 
herida y cansada. La pregunta esencial no es solo qué se 
debe hacer, sino de dónde proviene la capacidad para 
perdonar como exige el Reino. No surge de la fuerza de 
voluntad, ni del temperamento, ni de la madurez 
emocional, ni de terapias que buscan el bienestar 
personal. El perdón del Reino nace de una fuente externa 
y superior: la misericordia de Dios.

El versículo 27, “Y el señor de aquel siervo, movido a 
compasión, lo soltó y le perdonó la deuda” acá donde el 
Rey es «movido a compasión», es el fundamento. Ese 
perdón no fue barato; implicó cancelar una deuda 
impagable. Esto nos lleva directamente a la obra de 
Cristo. Como explican las Escrituras en Romanos 5:8 
“Mas Dios demuestra su amor para con nosotros en que 
siendo aún pecadores, Cristo murió por nosotros” Y 
también Colosenses 2:13-14 “Cuando estabais muertos 
en vuestros delitos… os dio vida juntamente con Él, 
perdonándonos todos los delitos, habiendo cancelado 
el documento de deuda… y lo ha quitado de en medio, 
clavándolo en la cruz”. Esto es el centro de la gracia de 
Dios: Él no nos perdona porque ya cambiamos, ni 
porque nunca volveremos a pecar, sino porque Cristo 
cargó nuestra deuda y Dios, por pura compasión, nos 
amó primero y nos perdonó.

El Evangelio es el oxígeno de toda relación en el cuerpo 
de Cristo. Si la obra expiatoria de Cristo no gobierna el 
corazón, las relaciones se convierten en tribunales 
donde se registran, cobran y acumulan los agravios. Pero 
cuando la cruz es el centro, se deja de exigir el pago y se 
extiende misericordia. Perdonar no es ignorar el mal, 
sino llevarlo al Señor, reconociendo que ya fue 
enfrentado plenamente en Cristo y que, por ende, el 
creyente es llamado a ser un canal de esa misma gracia.

E L  R E Y  Q U E  P E R D O N A  Y  N O S  L L A M A  A  P E R D O N A R

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

La narrativa continúa presentando un contraste 
perturbador en:

Mateo 18:28-30 «Pero al salir aquel siervo, encontró a 
uno de sus consiervos que le debía cien denarios; y 
echándole mano, lo ahogaba, diciendo: “Paga lo que 
debes”. Entonces su consiervo cayó a sus pies y le 
suplicaba, diciendo: “Ten paciencia conmigo y te 
pagaré”. Sin embargo, él no quiso, sino que fue y lo 
echó en la cárcel hasta que pagara la deuda.» (NBLA)

El texto empieza con una palabra clave: «pero». Esto 
señala un giro dramático y una disonancia en la historia. 
El mismo hombre que acaba de ser liberado de una 
deuda incalculable se encuentra con un consiervo que le 
debe una suma mínima en comparación (cien denarios, 
equivalentes a unos pocos meses de salario). Si bien la 
deuda era real y existía, era infinitesimal comparada con 
lo que el Rey había perdonado momentos antes.

Aquí se expone una de las realidades más inquietantes 
del corazón humano: es posible ser receptor de la 

misericordia y, sin embargo, no vivir transformado 
por ella. El problema no es la legitimidad de la deuda del 
consiervo; el problema es que el corazón del primer 
siervo no ha sido gobernado por la gracia que acaba de 
recibir. Su reacción es de una violencia extrema; el texto 
describe que «echándole mano, lo ahogaba», exigiendo 
el pago con furia, sin diálogo ni paciencia. Ha olvidado 
por completo su propia experiencia de compasión ante 
el Rey.

Esta actitud encuentra su paralelo hoy cuando se 
ignora al prójimo, cuando en el matrimonio se permite 
que el conflicto levante muros de silencio y los 
cónyuges se retiran a dormir enojados, librando una 
batalla silenciosa de indiferencia. Es ignorar al amigo 
o al hijo que busca restauración, cobrando la ofensa 
con la frialdad de las acciones. Jesús demuestra 
intencionalmente que la falta de perdón no es neutral; 
no es simplemente una omisión, es una manifestación 
activa de la dureza de corazón y de violencia 
espiritual. Dice el Vr. 29 “Entonces su consiervo cayó a 
sus pies y le suplicaba, diciendo: ‘Ten paciencia 
conmigo y te pagaré’”

Tras exponer la misericordia del Rey y la obstinación 
del siervo, Jesús conduce la parábola a su clímax. El 
enfoque retorna a la soberanía del Rey, pues el perdón 
no es un acto aislado o superficial —Dios observa 
nuestra respuesta a la gracia recibida—.

El texto señala: «Así que cuando sus consiervos vieron 
lo que había pasado, se entristecieron mucho, y fueron 
y contaron a su señor todo lo que había sucedido» 
(Mateo 18:31, NBLA).

La injusticia jamás pasa desapercibida. La falta de 
misericordia afecta a toda la comunidad de fe, pues el 
pecado nunca es estrictamente individual; un corazón 
endurecido siempre daña el cuerpo de Cristo. 

La falta de perdón trasciende a los involucrados e 
impacta a todo el entorno. Ya sea en el matrimonio, la 
iglesia o la familia, la ausencia de misericordia siembra 
división y fractura la confianza generacional. Un 
corazón endurecido —fruto de una gracia no aplicada— 
enfría la vida espiritual del creyente y distorsiona el 
testimonio del evangelio ante el mundo.

Entonces el Rey interviene de nuevo: Vrs. 32-33 
“Entonces, llamándole su señor, le dijo: ‘Siervo 
malvado, te perdoné toda aquella deuda porque me 
suplicaste. ¿No debías tú también tener misericordia de 
tu consiervo, así como yo tuve misericordia de ti?”

Estas palabras son cruciales: el Rey no niega el perdón 
otorgado ni minimiza la deuda ajena. El conflicto 
central no radica en la existencia del pecado, sino en la 
falta de coherencia con la gracia recibida. El Rey apela a 
la lógica misma de la gracia —«¿No debías tú también 
haber tenido misericordia de tu consiervo, así como yo 
tuve misericordia de ti?» (Mateo 18:33, NBLA)—.

Aquí se presenta la demanda de la gracia. No se trata de 
legalismo ni de una nueva condición para el perdón, 
sino de la expectativa santa de que la misericordia 
gobierne la vida de quien pertenece al Reino.

Ante la falta de fruto, el texto advierte con severidad: «Y 
su señor, enojado, lo entregó a los verdugos hasta que 
pagara todo lo que debía» (Mateo 18:34, NBLA). El Rey 
exige que la realidad interna de la justificación se 
manifieste externamente en la conducta del creyente.

Este pasaje exige una interpretación precisa: Jesús no 
sugiere que el perdón de Dios sea inestable o dependiente 

de la perfección humana. Es un error exegético alegorizar 
a los «verdugos» como enfermedades físicas o bloqueos 
emocionales —bajo la falsa premisa de que el perdón es 
una llave para la sanidad—.

Tal interpretación alegoriza la parábola al convertir el 
perdón en un medio para el bienestar personal, cuando 
en realidad es una respuesta de gratitud al Evangelio.

La enseñanza del Señor es clara: un corazón obstinado 
en la falta de perdón se cierra a la misma gracia que 
profesa haber recibido. Vivir en dureza y sin misericordia 
evidencia una desconexión espiritual —una señal de que 
la persona no ha comprendido ni experimentado 
genuinamente la magnitud de lo que el Rey ha hecho 
por él —.

La ira del Rey no es un impulso caprichoso, sino la 
respuesta justa ante una gracia despreciada. El pecado 
del siervo no fue solo su falta hacia el prójimo; sino que, 
después de haber sido perdonado de una deuda 
impagable, actuó como si esa misericordia no hubiera 
cambiado nada en su corazón —.

Jesús concluye con una advertencia solemne y directa: 
«Así también Mi Padre celestial hará con ustedes, si 
cada uno de ustedes no perdona de corazón a su 
hermano» (Mateo 18:35, NBLA). 

Al declarar: «Así también Mi Padre celestial hará con 
ustedes», el Señor no está enseñando que el perdón 
de Dios se pierde si alguna vez fallamos, ni que 
debemos ganarnos su favor. La advertencia es de una 
gravedad mayor: el que se niega a perdonar de 
corazón y persiste endurecido en ese rechazo, se 
expone al justo juicio de Dios.

La falta de perdón no es una mera fragilidad humana, sino 
una rebelión activa contra la gracia del Rey. Una vida 
caracterizada por la amargura evidencia que el corazón 
no ha sido sometido al gobierno de la misericordia divina 
—es la prueba de un alma que aún no reconoce el señorío 
de Cristo en su esfera más íntima—.

Es innegable que existen heridas profundas, 
infidelidades matrimoniales, traiciones y dolores que 
no desaparecen de la noche a la mañana. El perdón 
bíblico no exige la desaparición instantánea del dolor 
emocional, pero si el pecado ha sido confesado, 
abandonado y tratado con seriedad pastoral, y hay 
frutos visibles de arrepentimiento, la Escritura llama a 

caminar hacia la restauración, no hacia el castigo. 
Mantener una postura de «juez permanente», usar el 
pasado como arma arrojadiza, amenazar con el 
divorcio o congelar la relación, se convierte en una 
nueva forma de pecado. El ofendido que no perdona 
transgrede el pacto matrimonial porque impide vivir el 
perdón que Dios ya ha extendido.

El perdón «de corazón» al que Jesús alude no es un 
formalismo externo, sino la renuncia genuina a cobrar 
la deuda moral, dejando el juicio en manos de Dios. 
Esta verdad conecta intrínsecamente con la enseñanza 
siguiente en Mateo 19, donde Jesús explica que el 
divorcio fue permitido por la «dureza de vuestro 
corazón». La dureza no surge de la nada; se forma 
cuando la gracia es resistida, cuando el perdón recibido 

no es vivido y el corazón se acostumbra a cobrar 
deudas. Mateo 18 muestra el corazón que rechaza la 
gracia; Mateo 19 muestra hasta dónde puede llegar 
cuando no se rinde al gobierno de Dios.

El divorcio, según el argumento de Jesús, no es 
simplemente un asunto legal o cultural. Es una 
expresión extrema de un corazón que ha resistido la 
gracia, que ha dejado de vivir bajo la misericordia 
recibida y ha normalizado la dureza. Cuando el perdón 
deja de gobernar el trato mutuo, la relación comienza a 
desgastarse. Y cuando esa dureza se instala, el corazón 
ya no puede sostener el diseño original de Dios para el 
matrimonio. Jesús está enseñando que un corazón que 
se niega a perdonar se está entrenando en la dureza, y 
la dureza siempre es enemiga de la gracia.

fundamental no es la relación con los demás, sino la 
relación con Dios. La Escritura llama primero a reconocer 
el pecado delante de Dios, a pedir perdón, arrepentirse y 
creer en Jesucristo como único Salvador. Él es el Rey que 
perdona deudas impagables y promete perdón real a 
todo aquel que viene con un corazón arrepentido.

Solo después de ser reconciliado con Dios —y no como 
condición para salvarse, sino como fruto de esa 
salvación— es posible comenzar a vivir de una manera 
distinta. Entonces sí, será posible pedir perdón con 
humildad, extender misericordia y dejar de vivir 
cobrando deudas; no para ganar el favor de Dios, sino 
porque ya se ha sido perdonado por Él.

Hermanos, la verdad central que permanece es esta: 
vivimos bajo el gobierno de un Rey que perdona, y ese 
perdón no puede quedar estéril ni sin fruto. Cuando la 
gracia reina, el perdón se convierte en la atmósfera 
natural del hogar y la iglesia. Pero cuando domina la 
dureza y la frialdad, las relaciones se tornan en campos 
de contabilidad y deuda. Jesús no nos llama a confiar 
en nuestras propias fuerzas para perdonar, sino a vivir 
cada día a la luz del perdón que ya hemos recibido. La 
deuda ha sido cancelada. Vivamos, pues, como 
personas perdonadas, reflejando esa misericordia en 
las relaciones diarias, en la familia y con quienes nos 
rodean, para la gloria de Dios.

Recuerden: Porque hemos recibido misericordia del Rey 
en Cristo, estamos llamados a perdonar a los demás.

 III. EL REY DEMANDA QUE LA MISERICORDIA 
RECIBIDA SEA REFLEJADA (VRS. 31-35)

El versículo 33 resuena como un examen de 
conciencia perpetuo: «¿No debías tú también 
haberte compadecido...?». Al concluir la exposición 
de esta parábola, cada creyente debe de preguntarse 
con total honestidad: ¿Qué clase de corazón estás 
cultivando en las relaciones diarias? ¿Es un corazón 
que lleva un registro meticuloso de ofensas, o uno que 
aprende a vivir de la misericordia del Rey?

La parábola advierte que cuando se resiste la gracia, el 
ser humano usurpa un rol que nunca le correspondió: 
el de verdugo. Ya sea ante la herida de una infidelidad o 
la traición de la confianza, si existe arrepentimiento real 
—aunque imperfecto—, el cristiano debe recordar que 
el perdón en el matrimonio y en la iglesia no se concede 
por el mérito humano, sino porque el pueblo de Dios 
vive del Evangelio.

Hermanos, este pasaje destruye una de las frases más 
comunes y más peligrosas dentro de las relaciones: “Yo 
ya perdoné.” Pero según Jesús, el perdón no se 
demuestra por lo que decimos, sino por cómo tratamos 
al otro después. El siervo de la parábola pudo haber 
dicho que ya había sido perdonado por el rey, pero su 

trato hacia su consiervo reveló que la misericordia no 
gobernaba su corazón. El que no perdona, lo gobierna 
el orgullo y la soberbia frente a la palabra de Dios. Así 
que la pregunta es. ¿A quien debes de perdonar de 
corazón y no seguir cobrando la deuda?

Conclusión

Para aquellos que escuchan este material o ha llegado 
a tus manos y quizás aún no han rendido sus vidas a 
Cristo, es vital entender que el llamado principal de 
este mensaje no es moralista; no es una invitación a 
«perdonar mejor» mediante el esfuerzo propio. El 
llamado es a venir al Rey. La deuda del pecado delante 
de Dios es real, infinita e impagable con recursos 
humanos. Pero hay misericordia en Cristo para los 
pecadores. El Evangelio no ofrece un simple consejo de 
autoayuda para salvar un matrimonio o recuperar 
bienes perdidos; ofrece lo más grande y puro: a Cristo, 
el Salvador.

Quizás el motivo de acercarse a la iglesia sea la 
esperanza de restaurar una relación quebrada, pero el 
Evangelio establece la prioridad correcta: el problema 



Aunque el consiervo súplica con las mismas palabras 
que el primer siervo usó ante el Rey —y con la diferencia 
crucial de que esta deuda pequeña sí era pagable con 
tiempo y paciencia—, la respuesta es una negativa 
rotunda. El texto declara: «Sin embargo, él no quiso» (v. 
30). Esta frase “ No quiso” revela la raíz del problema. 
No se trata de incapacidad intelectual para entender la 
misericordia, ni de ignorancia; se trata de una voluntad 
obstinada y endurecida que se rehúsa a extender gracia. 
Es un acto de orgullo y egoísmo. El siervo no actúa así 
porque no entiende lo que es la misericordia; actúa así 
porque no quiere que la misericordia gobierne su trato 
con el otro.

En las relaciones más íntimas es donde más se tiende a 
justificar esta postura, argumentando que la ofensa 
recibida es «diferente», «demasiado dolorosa» o que el 
ofensor debe «pagar» para compensar el sufrimiento 
causado. A menudo, el ofendido busca ver sangrar al 
otro como venganza, creyendo que hacer sentir el peso 
de la culpa compensará su dolor.

Este es el peligro espiritual que Jesús expone: recibir el 
perdón de Dios sin permitir que ese perdón gobierne 
nuestras relaciones con los demás. Un corazón que 
actúa así no refleja el carácter del Reino al que profesa 
pertenecer. La gracia de Dios no solo introduce al 
hombre en una nueva relación con Él, sino que define 
una nueva manera de vivir delante de Él y con los 
demás.. Cuando el perdón recibido no se refleja hacia 
afuera, el corazón se endurece progresivamente, 
afectando primeramente las relaciones más cercanas, 
como el matrimonio, la familia y la iglesia, 
distorsionando así el testimonio del Evangelio.

Hermanos, este pasaje nos obliga a examinarnos con 
honestidad: ¿hay deudas pequeñas que estamos 
cobrando con dureza, olvidando la misericordia 
inmensa que hemos recibido? ¿Estamos tratando a los 
demás desde la lógica de la gracia que hemos recibido, o 
desde la contabilidad del agravio?

Antes de avanzar, es vital detenerse para no 
malinterpretar la parábola como una mera carga 
moralista de «esforzarse más por perdonar». Si ese fuera 
el mensaje, sería una carga insoportable para el alma 
herida y cansada. La pregunta esencial no es solo qué se 
debe hacer, sino de dónde proviene la capacidad para 
perdonar como exige el Reino. No surge de la fuerza de 
voluntad, ni del temperamento, ni de la madurez 
emocional, ni de terapias que buscan el bienestar 
personal. El perdón del Reino nace de una fuente externa 
y superior: la misericordia de Dios.

El versículo 27, “Y el señor de aquel siervo, movido a 
compasión, lo soltó y le perdonó la deuda” acá donde el 
Rey es «movido a compasión», es el fundamento. Ese 
perdón no fue barato; implicó cancelar una deuda 
impagable. Esto nos lleva directamente a la obra de 
Cristo. Como explican las Escrituras en Romanos 5:8 
“Mas Dios demuestra su amor para con nosotros en que 
siendo aún pecadores, Cristo murió por nosotros” Y 
también Colosenses 2:13-14 “Cuando estabais muertos 
en vuestros delitos… os dio vida juntamente con Él, 
perdonándonos todos los delitos, habiendo cancelado 
el documento de deuda… y lo ha quitado de en medio, 
clavándolo en la cruz”. Esto es el centro de la gracia de 
Dios: Él no nos perdona porque ya cambiamos, ni 
porque nunca volveremos a pecar, sino porque Cristo 
cargó nuestra deuda y Dios, por pura compasión, nos 
amó primero y nos perdonó.

El Evangelio es el oxígeno de toda relación en el cuerpo 
de Cristo. Si la obra expiatoria de Cristo no gobierna el 
corazón, las relaciones se convierten en tribunales 
donde se registran, cobran y acumulan los agravios. Pero 
cuando la cruz es el centro, se deja de exigir el pago y se 
extiende misericordia. Perdonar no es ignorar el mal, 
sino llevarlo al Señor, reconociendo que ya fue 
enfrentado plenamente en Cristo y que, por ende, el 
creyente es llamado a ser un canal de esa misma gracia.

La narrativa continúa presentando un contraste 
perturbador en:

Mateo 18:28-30 «Pero al salir aquel siervo, encontró a 
uno de sus consiervos que le debía cien denarios; y 
echándole mano, lo ahogaba, diciendo: “Paga lo que 
debes”. Entonces su consiervo cayó a sus pies y le 
suplicaba, diciendo: “Ten paciencia conmigo y te 
pagaré”. Sin embargo, él no quiso, sino que fue y lo 
echó en la cárcel hasta que pagara la deuda.» (NBLA)

El texto empieza con una palabra clave: «pero». Esto 
señala un giro dramático y una disonancia en la historia. 
El mismo hombre que acaba de ser liberado de una 
deuda incalculable se encuentra con un consiervo que le 
debe una suma mínima en comparación (cien denarios, 
equivalentes a unos pocos meses de salario). Si bien la 
deuda era real y existía, era infinitesimal comparada con 
lo que el Rey había perdonado momentos antes.

Aquí se expone una de las realidades más inquietantes 
del corazón humano: es posible ser receptor de la 

misericordia y, sin embargo, no vivir transformado 
por ella. El problema no es la legitimidad de la deuda del 
consiervo; el problema es que el corazón del primer 
siervo no ha sido gobernado por la gracia que acaba de 
recibir. Su reacción es de una violencia extrema; el texto 
describe que «echándole mano, lo ahogaba», exigiendo 
el pago con furia, sin diálogo ni paciencia. Ha olvidado 
por completo su propia experiencia de compasión ante 
el Rey.

Esta actitud encuentra su paralelo hoy cuando se 
ignora al prójimo, cuando en el matrimonio se permite 
que el conflicto levante muros de silencio y los 
cónyuges se retiran a dormir enojados, librando una 
batalla silenciosa de indiferencia. Es ignorar al amigo 
o al hijo que busca restauración, cobrando la ofensa 
con la frialdad de las acciones. Jesús demuestra 
intencionalmente que la falta de perdón no es neutral; 
no es simplemente una omisión, es una manifestación 
activa de la dureza de corazón y de violencia 
espiritual. Dice el Vr. 29 “Entonces su consiervo cayó a 
sus pies y le suplicaba, diciendo: ‘Ten paciencia 
conmigo y te pagaré’”

6

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

E L  R E Y  Q U E  P E R D O N A  Y  N O S  L L A M A  A  P E R D O N A R

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

Tras exponer la misericordia del Rey y la obstinación 
del siervo, Jesús conduce la parábola a su clímax. El 
enfoque retorna a la soberanía del Rey, pues el perdón 
no es un acto aislado o superficial —Dios observa 
nuestra respuesta a la gracia recibida—.

El texto señala: «Así que cuando sus consiervos vieron 
lo que había pasado, se entristecieron mucho, y fueron 
y contaron a su señor todo lo que había sucedido» 
(Mateo 18:31, NBLA).

La injusticia jamás pasa desapercibida. La falta de 
misericordia afecta a toda la comunidad de fe, pues el 
pecado nunca es estrictamente individual; un corazón 
endurecido siempre daña el cuerpo de Cristo. 

La falta de perdón trasciende a los involucrados e 
impacta a todo el entorno. Ya sea en el matrimonio, la 
iglesia o la familia, la ausencia de misericordia siembra 
división y fractura la confianza generacional. Un 
corazón endurecido —fruto de una gracia no aplicada— 
enfría la vida espiritual del creyente y distorsiona el 
testimonio del evangelio ante el mundo.

Entonces el Rey interviene de nuevo: Vrs. 32-33 
“Entonces, llamándole su señor, le dijo: ‘Siervo 
malvado, te perdoné toda aquella deuda porque me 
suplicaste. ¿No debías tú también tener misericordia de 
tu consiervo, así como yo tuve misericordia de ti?”

Estas palabras son cruciales: el Rey no niega el perdón 
otorgado ni minimiza la deuda ajena. El conflicto 
central no radica en la existencia del pecado, sino en la 
falta de coherencia con la gracia recibida. El Rey apela a 
la lógica misma de la gracia —«¿No debías tú también 
haber tenido misericordia de tu consiervo, así como yo 
tuve misericordia de ti?» (Mateo 18:33, NBLA)—.

Aquí se presenta la demanda de la gracia. No se trata de 
legalismo ni de una nueva condición para el perdón, 
sino de la expectativa santa de que la misericordia 
gobierne la vida de quien pertenece al Reino.

Ante la falta de fruto, el texto advierte con severidad: «Y 
su señor, enojado, lo entregó a los verdugos hasta que 
pagara todo lo que debía» (Mateo 18:34, NBLA). El Rey 
exige que la realidad interna de la justificación se 
manifieste externamente en la conducta del creyente.

Este pasaje exige una interpretación precisa: Jesús no 
sugiere que el perdón de Dios sea inestable o dependiente 

de la perfección humana. Es un error exegético alegorizar 
a los «verdugos» como enfermedades físicas o bloqueos 
emocionales —bajo la falsa premisa de que el perdón es 
una llave para la sanidad—.

Tal interpretación alegoriza la parábola al convertir el 
perdón en un medio para el bienestar personal, cuando 
en realidad es una respuesta de gratitud al Evangelio.

La enseñanza del Señor es clara: un corazón obstinado 
en la falta de perdón se cierra a la misma gracia que 
profesa haber recibido. Vivir en dureza y sin misericordia 
evidencia una desconexión espiritual —una señal de que 
la persona no ha comprendido ni experimentado 
genuinamente la magnitud de lo que el Rey ha hecho 
por él —.

La ira del Rey no es un impulso caprichoso, sino la 
respuesta justa ante una gracia despreciada. El pecado 
del siervo no fue solo su falta hacia el prójimo; sino que, 
después de haber sido perdonado de una deuda 
impagable, actuó como si esa misericordia no hubiera 
cambiado nada en su corazón —.

Jesús concluye con una advertencia solemne y directa: 
«Así también Mi Padre celestial hará con ustedes, si 
cada uno de ustedes no perdona de corazón a su 
hermano» (Mateo 18:35, NBLA). 

Al declarar: «Así también Mi Padre celestial hará con 
ustedes», el Señor no está enseñando que el perdón 
de Dios se pierde si alguna vez fallamos, ni que 
debemos ganarnos su favor. La advertencia es de una 
gravedad mayor: el que se niega a perdonar de 
corazón y persiste endurecido en ese rechazo, se 
expone al justo juicio de Dios.

La falta de perdón no es una mera fragilidad humana, sino 
una rebelión activa contra la gracia del Rey. Una vida 
caracterizada por la amargura evidencia que el corazón 
no ha sido sometido al gobierno de la misericordia divina 
—es la prueba de un alma que aún no reconoce el señorío 
de Cristo en su esfera más íntima—.

Es innegable que existen heridas profundas, 
infidelidades matrimoniales, traiciones y dolores que 
no desaparecen de la noche a la mañana. El perdón 
bíblico no exige la desaparición instantánea del dolor 
emocional, pero si el pecado ha sido confesado, 
abandonado y tratado con seriedad pastoral, y hay 
frutos visibles de arrepentimiento, la Escritura llama a 

caminar hacia la restauración, no hacia el castigo. 
Mantener una postura de «juez permanente», usar el 
pasado como arma arrojadiza, amenazar con el 
divorcio o congelar la relación, se convierte en una 
nueva forma de pecado. El ofendido que no perdona 
transgrede el pacto matrimonial porque impide vivir el 
perdón que Dios ya ha extendido.

El perdón «de corazón» al que Jesús alude no es un 
formalismo externo, sino la renuncia genuina a cobrar 
la deuda moral, dejando el juicio en manos de Dios. 
Esta verdad conecta intrínsecamente con la enseñanza 
siguiente en Mateo 19, donde Jesús explica que el 
divorcio fue permitido por la «dureza de vuestro 
corazón». La dureza no surge de la nada; se forma 
cuando la gracia es resistida, cuando el perdón recibido 

no es vivido y el corazón se acostumbra a cobrar 
deudas. Mateo 18 muestra el corazón que rechaza la 
gracia; Mateo 19 muestra hasta dónde puede llegar 
cuando no se rinde al gobierno de Dios.

El divorcio, según el argumento de Jesús, no es 
simplemente un asunto legal o cultural. Es una 
expresión extrema de un corazón que ha resistido la 
gracia, que ha dejado de vivir bajo la misericordia 
recibida y ha normalizado la dureza. Cuando el perdón 
deja de gobernar el trato mutuo, la relación comienza a 
desgastarse. Y cuando esa dureza se instala, el corazón 
ya no puede sostener el diseño original de Dios para el 
matrimonio. Jesús está enseñando que un corazón que 
se niega a perdonar se está entrenando en la dureza, y 
la dureza siempre es enemiga de la gracia.

fundamental no es la relación con los demás, sino la 
relación con Dios. La Escritura llama primero a reconocer 
el pecado delante de Dios, a pedir perdón, arrepentirse y 
creer en Jesucristo como único Salvador. Él es el Rey que 
perdona deudas impagables y promete perdón real a 
todo aquel que viene con un corazón arrepentido.

Solo después de ser reconciliado con Dios —y no como 
condición para salvarse, sino como fruto de esa 
salvación— es posible comenzar a vivir de una manera 
distinta. Entonces sí, será posible pedir perdón con 
humildad, extender misericordia y dejar de vivir 
cobrando deudas; no para ganar el favor de Dios, sino 
porque ya se ha sido perdonado por Él.

Hermanos, la verdad central que permanece es esta: 
vivimos bajo el gobierno de un Rey que perdona, y ese 
perdón no puede quedar estéril ni sin fruto. Cuando la 
gracia reina, el perdón se convierte en la atmósfera 
natural del hogar y la iglesia. Pero cuando domina la 
dureza y la frialdad, las relaciones se tornan en campos 
de contabilidad y deuda. Jesús no nos llama a confiar 
en nuestras propias fuerzas para perdonar, sino a vivir 
cada día a la luz del perdón que ya hemos recibido. La 
deuda ha sido cancelada. Vivamos, pues, como 
personas perdonadas, reflejando esa misericordia en 
las relaciones diarias, en la familia y con quienes nos 
rodean, para la gloria de Dios.

Recuerden: Porque hemos recibido misericordia del Rey 
en Cristo, estamos llamados a perdonar a los demás.

IV. ¿QUÉ DEBEMOS HACER COMO CRISTIANOS? (VRS. 33)

Preguntas de comprensión
1. ¿Por qué el rey reprende al siervo y qué enseñanza 
central comunica Jesús con esta advertencia?

Preguntas de reflexión
1.¿Mi vida refleja coherencia entre la gracia que recibí de 
Dios y la misericordia que extiendo a otros?

2. ¿He resistido la obra transformadora del evangelio al 
mantener rencor o dureza de corazón?
3. ¿Estoy usando el pasado como arma contra alguien, en 
lugar de caminar hacia la restauración?
4. ¿Mi falta de perdón está afectando mi hogar, mi iglesia 
o mi testimonio cristiano?

El versículo 33 resuena como un examen de 
conciencia perpetuo: «¿No debías tú también 
haberte compadecido...?». Al concluir la exposición 
de esta parábola, cada creyente debe de preguntarse 
con total honestidad: ¿Qué clase de corazón estás 
cultivando en las relaciones diarias? ¿Es un corazón 
que lleva un registro meticuloso de ofensas, o uno que 
aprende a vivir de la misericordia del Rey?

La parábola advierte que cuando se resiste la gracia, el 
ser humano usurpa un rol que nunca le correspondió: 
el de verdugo. Ya sea ante la herida de una infidelidad o 
la traición de la confianza, si existe arrepentimiento real 
—aunque imperfecto—, el cristiano debe recordar que 
el perdón en el matrimonio y en la iglesia no se concede 
por el mérito humano, sino porque el pueblo de Dios 
vive del Evangelio.

Hermanos, este pasaje destruye una de las frases más 
comunes y más peligrosas dentro de las relaciones: “Yo 
ya perdoné.” Pero según Jesús, el perdón no se 
demuestra por lo que decimos, sino por cómo tratamos 
al otro después. El siervo de la parábola pudo haber 
dicho que ya había sido perdonado por el rey, pero su 

trato hacia su consiervo reveló que la misericordia no 
gobernaba su corazón. El que no perdona, lo gobierna 
el orgullo y la soberbia frente a la palabra de Dios. Así 
que la pregunta es. ¿A quien debes de perdonar de 
corazón y no seguir cobrando la deuda?

Conclusión

Para aquellos que escuchan este material o ha llegado 
a tus manos y quizás aún no han rendido sus vidas a 
Cristo, es vital entender que el llamado principal de 
este mensaje no es moralista; no es una invitación a 
«perdonar mejor» mediante el esfuerzo propio. El 
llamado es a venir al Rey. La deuda del pecado delante 
de Dios es real, infinita e impagable con recursos 
humanos. Pero hay misericordia en Cristo para los 
pecadores. El Evangelio no ofrece un simple consejo de 
autoayuda para salvar un matrimonio o recuperar 
bienes perdidos; ofrece lo más grande y puro: a Cristo, 
el Salvador.

Quizás el motivo de acercarse a la iglesia sea la 
esperanza de restaurar una relación quebrada, pero el 
Evangelio establece la prioridad correcta: el problema 



7

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

E L  R E Y  Q U E  P E R D O N A  Y  N O S  L L A M A  A  P E R D O N A R

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

fundamental no es la relación con los demás, sino la 
relación con Dios. La Escritura llama primero a reconocer 
el pecado delante de Dios, a pedir perdón, arrepentirse y 
creer en Jesucristo como único Salvador. Él es el Rey que 
perdona deudas impagables y promete perdón real a 
todo aquel que viene con un corazón arrepentido.

Solo después de ser reconciliado con Dios —y no como 
condición para salvarse, sino como fruto de esa 
salvación— es posible comenzar a vivir de una manera 
distinta. Entonces sí, será posible pedir perdón con 
humildad, extender misericordia y dejar de vivir 
cobrando deudas; no para ganar el favor de Dios, sino 
porque ya se ha sido perdonado por Él.

Hermanos, la verdad central que permanece es esta: 
vivimos bajo el gobierno de un Rey que perdona, y ese 
perdón no puede quedar estéril ni sin fruto. Cuando la 
gracia reina, el perdón se convierte en la atmósfera 
natural del hogar y la iglesia. Pero cuando domina la 
dureza y la frialdad, las relaciones se tornan en campos 
de contabilidad y deuda. Jesús no nos llama a confiar 
en nuestras propias fuerzas para perdonar, sino a vivir 
cada día a la luz del perdón que ya hemos recibido. La 
deuda ha sido cancelada. Vivamos, pues, como 
personas perdonadas, reflejando esa misericordia en 
las relaciones diarias, en la familia y con quienes nos 
rodean, para la gloria de Dios.

Recuerden: Porque hemos recibido misericordia del Rey 
en Cristo, estamos llamados a perdonar a los demás.

El versículo 33 resuena como un examen de 
conciencia perpetuo: «¿No debías tú también 
haberte compadecido...?». Al concluir la exposición 
de esta parábola, cada creyente debe de preguntarse 
con total honestidad: ¿Qué clase de corazón estás 
cultivando en las relaciones diarias? ¿Es un corazón 
que lleva un registro meticuloso de ofensas, o uno que 
aprende a vivir de la misericordia del Rey?

La parábola advierte que cuando se resiste la gracia, el 
ser humano usurpa un rol que nunca le correspondió: 
el de verdugo. Ya sea ante la herida de una infidelidad o 
la traición de la confianza, si existe arrepentimiento real 
—aunque imperfecto—, el cristiano debe recordar que 
el perdón en el matrimonio y en la iglesia no se concede 
por el mérito humano, sino porque el pueblo de Dios 
vive del Evangelio.

Hermanos, este pasaje destruye una de las frases más 
comunes y más peligrosas dentro de las relaciones: “Yo 
ya perdoné.” Pero según Jesús, el perdón no se 
demuestra por lo que decimos, sino por cómo tratamos 
al otro después. El siervo de la parábola pudo haber 
dicho que ya había sido perdonado por el rey, pero su 

trato hacia su consiervo reveló que la misericordia no 
gobernaba su corazón. El que no perdona, lo gobierna 
el orgullo y la soberbia frente a la palabra de Dios. Así 
que la pregunta es. ¿A quien debes de perdonar de 
corazón y no seguir cobrando la deuda?

Conclusión

Para aquellos que escuchan este material o ha llegado 
a tus manos y quizás aún no han rendido sus vidas a 
Cristo, es vital entender que el llamado principal de 
este mensaje no es moralista; no es una invitación a 
«perdonar mejor» mediante el esfuerzo propio. El 
llamado es a venir al Rey. La deuda del pecado delante 
de Dios es real, infinita e impagable con recursos 
humanos. Pero hay misericordia en Cristo para los 
pecadores. El Evangelio no ofrece un simple consejo de 
autoayuda para salvar un matrimonio o recuperar 
bienes perdidos; ofrece lo más grande y puro: a Cristo, 
el Salvador.

Quizás el motivo de acercarse a la iglesia sea la 
esperanza de restaurar una relación quebrada, pero el 
Evangelio establece la prioridad correcta: el problema 

Preguntas de comprensión
1. Según el sermón, ¿por qué el perdón no es un medio para 
ganar gracia, sino una evidencia de haber sido perdonados?

Preguntas de reflexión
1.¿Qué tipo de corazón estoy cultivando: uno que cuenta 
ofensas o uno que vive de la misericordia del Rey?

2. ¿A quién debo dejar de cobrarle una deuda emocional, 
espiritual o relacional?
3. ¿Estoy diciendo “yo ya perdoné”, pero mis actitudes 
muestran lo contrario?
4. ¿Qué pecados debo confesar hoy delante de Dios 
relacionados con orgullo, resentimiento o falta de compasión?

En nuestra iglesia siempre buscamos que puedas integrarte y disfrutar 
mas de la adoración comunitaria, por tal razón compartimos el siguiente 
listado de alabanzas para que adores a nuestro Señor Jesucristo:

La IBI. El Dios que Adoramos

Escuchar aquí

El Dios que adoramos

Gracias por ser parte de nuestra comunidad. Te invitamos a 
apoyar nuestro ministerio para seguir produciendo recursos 
como este. Puedes ofrendar a través de:

graciasobregracia.org/ofrendas  
o escaneando el siguiente código:

ALABANZAS  | DOMINGO 25 DE ENERO, 2026

El Señor es mi pastor
Eres Poderoso. Danilo Montero

Escuchar aquí

https://www.youtube.com/watch?v=RSAsPD3DN2A
https://youtu.be/B5myKc92POU?si=o-bsVHblczCPGDNf
https://graciasobregracia.org/ofrendas
https://graciasobregracia.org/ofrendas

