
P A S T O R  J A V I E R  D O M Í N G U E Z

1 1  D E  E N E R O  2 0 2 6

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

INTRODUCCIÓN

No podemos obviar una de las realidades más difíciles 
que hemos vivido en El Salvador: el tiempo en que las 
maras operaron activamente en todo el país.

Esta congregación ha sufrido profundamente este 
flagelo, perdiendo incluso a hermanos nuestros. 
Recuerdo a un joven servidor que fue asesinado 
simplemente por cruzar la acera al bajar del transporte 
después de la universidad. Al ser interceptado en una 
zona limítrofe entre pandillas y mostrar su documento 
de identidad —cuya dirección no coincidía con el 
territorio en el que estaba—, le quitaron la vida por ese 
solo hecho.

Hoy, sin embargo, es innegable que El Salvador 
experimenta una realidad distinta. Ante la ausencia de 
las pandillas, la sociedad entera respira con alivio gracias 
a la drástica disminución de secuestros y homicidios, 
gozando así de un ambiente de mayor seguridad. Esta 
realidad ha impulsado un notable auge en el turismo 
interno y el consumo de experiencias y comodidades por 
parte de los ciudadanos.

No obstante, junto a esto, han surgido dos efectos 
negativos y medibles dentro de la iglesia evangélica: una 
notable disminución en la asistencia a los cultos y una 
reducción en las ofrendas. Es decir, la adoración ha sido 
afectada. Informes de grandes denominaciones 
confirman esta tendencia, reportando reducciones de 
hasta un 50 % en membresía y ofrendas respecto a años 
anteriores.

Esto no debería sorprendernos. La Escritura nos advierte 
en distintos pasajes y contextos que la tentación para el 
pueblo de Dios en tiempos de paz será olvidarse de 
adorar a Dios. Este «olvido de Dios» no implica negar su 
existencia intelectualmente, sino caer en un ateísmo 
práctico: vivir cotidianamente como si Él no existiera, 
asumiendo licencias morales que conducen al pecado.

Por eso, hoy quiero que estudiemos 1 Timoteo 6:17-19 
que dice: "A los ricos en este mundo, enséñales que no 
sean altaneros, ni pongan su esperanza en la 
incertidumbre de las riquezas, sino en Dios, el cual nos 
da abundantemente todas las cosas para que las 
disfrutemos. Enséñales que hagan bien, que sean ricos 
en buenas obras, generosos y prontos a compartir, 
acumulando para sí el tesoro de un buen fundamento 
para el futuro, para que puedan echar mano de lo que 
en verdad es vida." (NBLA)

El apóstol Pablo no dirige esta instrucción a un 
economista o político, sino a un pastor, a Timoteo, 
estableciendo un mandato: enseñar a los creyentes ricos 
a no depositar su esperanza en las riquezas inciertas —lo 
cual produce altivez y avaricia—, sino en Dios, quien nos 
provee todo abundantemente. Esto significa que esta 
«enseñanza» pertenece al ministerio normal del cuidado 
pastoral de una congregación. Significa que abordar 
bíblicamente el uso de las riquezas no es opcional; si un 
pastor calla donde la Escritura habla, no actúa con 
prudencia, sino con desobediencia e infidelidad a Dios.

Es importante aclarar que este texto no ataca a los ricos 
ni glorifica la pobreza. La Biblia no presenta la riqueza 
como un pecado, pero tampoco como una bendición 
inocente; su enfoque está siempre en la condición del 
corazón ante Cristo y en cómo administramos lo que 
Dios nos entrega. Por eso, este texto diagnostica nuestro 
corazón respecto a los recursos. A través de él, Dios nos 
enseña a examinar cómo el Evangelio redime nuestra 
relación con el dinero y las posesiones.

¿Por qué este tema es importante? Porque la riqueza 
conlleva un peligro particular: puede hacernos sentir 
seguros sin Dios y valiosos sin gracia. Silenciosamente, 
las posesiones pueden convertirse en un sustituto 
funcional de la fe (disfrazándose de previsión, 
estabilidad, etc.), desplazando gradualmente nuestra 
confianza en Cristo hacia lo material.

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

A LOS RICOS DE ESTE MUNDO,
ENSEÑALES...



A  L O S  R I C O S  D E  E S T E  M U N D O ,  E N S E Ñ A L E S . . . 2

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

Por esto, Dios manda a Timoteo a pastorear a los «ricos», 
definidos bíblicamente como todo aquel que posee un 
margen o excedente, por pequeño que sea. Debe 
enseñarles que pongan su esperanza en Cristo. Y que la 
evidencia de que sí lo hacen es el uso generoso de ese 
excedente.

En este texto, Pablo establece un contraste entre la 
altanería que revela una esperanza depositada en las

riquezas inciertas y la generosidad como evidencia de la 
confianza en el Dios que provee abundantemente. Así, el 
propósito de este discipulado es convencernos de que, 
porque la riqueza es incierta, demostremos nuestra 
esperanza en Cristo siendo generosos.

I. EL PELIGRO ESPIRITUAL QUE LOS RICOS DEBEN EVITAR

1 Timoteo 6:17 "A los ricos en este mundo, enséñales 
que no sean altaneros, ni pongan su esperanza en la 
incertidumbre de las riquezas, sino en Dios, el cual nos 
da abundantemente todas las cosas para que las 
disfrutemos." (NBLA)

El apóstol Pablo inicia este pasaje con una premisa 
fundamental: toda riqueza posee un peligro espiritual 
latente si no es sometida al señorío del Evangelio.

Al leer el encabezado «A los ricos en este mundo», la 
tendencia es pensar que este texto “no es para mí”. Pero 
sí lo es, para la gran mayoría. Para comprender esto, 
debemos preguntarnos: ¿Quiénes son esos “ricos en este 
mundo”? Bíblicamente, se refiere a todo aquel que 
posee un excedente o margen para ahorrar, gastar o 
compartir, después de cubrir sus necesidades básicas. 
Así, si usted cuenta con un margen de recursos 
destinado al ahorro, al entretenimiento, a la comodidad 
o a la generosidad familiar, se encuentra dentro del 
grupo al que el apóstol dirige esta exhortación, a los ricos 
de hoy.

Pero a su vez, el concepto de riqueza varía según la 
época. Por ejemplo, al día de hoy los datos revelan que el 
10% más rico de la humanidad posee el 75% de la 
riqueza global. Al aterrizar estas cifras a la realidad 
personal o familiar, los datos son reveladores: Si tu 
ingreso familiar asciende a un ingreso mensual de entre 
3,000 y 3,500 dólares, tú perteneces al 10% más rico de la 
población global. Incluso con un ingreso de 1,000 
dólares mensuales tu familia se situaría en el percentil 
del 12% —una posición de privilegio económico frente a 
la precariedad mundial—.

¿A quién se dirige, pues, este texto? A los que tienen un 
excedente al cubrir las necesidades básicas. Y ¿qué nos 
enseña Dios en este texto? A evitar dos peligros, siendo el 
primero la altanería

El primer peligro que enfrentan los ricos es que 
se vuelvan altivos. ¿Por qué? Porque la riqueza no 
solo afecta cómo nos miramos, sino cómo miramos a 
los demás. 

La palabra “altivez” apunta a una actitud interior: A una 
elevación del yo, a una sensación de superioridad, una 
manera sutil de compararse. La tentación del rico es 
empezar a verse más capaz que el que no tiene su 
riqueza, más responsable, más merecedor, más sabio. 
Sin embargo, muchas veces este orgullo no se expresa 
con palabras, sino con actitudes hacia los demás: una 
impaciencia con los que tienen menos, juicio severo 
hacia el necesitado, autocomplacencia espiritual o un 
distanciamiento emocional de otros menos favorecidos, 
o indiferencia.

Como dice Proverbios 18:23 (NBLA): “El pobre habla 
con ruegos, Pero el rico responde con dureza.” Este 
pasaje ilustra el orgullo en su dimensión práctica, 
especialmente visible en las relaciones de autoridad 
—como las de empleadores y subordinados—. Mientras 
el necesitado se dirige con súplica, el poseedor de bienes 
enfrenta la tentación de responder con «dureza». En el 
hebreo original, este término connota aspereza y un 
despliegue de fuerza altiva. Así, tener más puede 
convertirse en una plataforma para la soberbia en lugar 
del servicio y la humildad cristiana.

Este es uno de los peligros más engañosos de la riqueza: 
Que puede producir un orgullo respetable, un orgullo 
que se disfraza de orden, diligencia, previsión o éxito, 
pero que en el fondo desplaza la humildad delante de 
Dios y delante de los hombres. Por eso, Pablo no le dice a 
Timoteo: “enséñales a dar”, sino primero: “enséñales 
que no sean altaneros”. Porque mientras el corazón esté 
altivo, la mano jamás se abrirá generosamente.

El segundo peligro de las riquezas es una esperanza 
mal ubicada. Tras advertir sobre la altivez, el apóstol

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S



3

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

A  L O S  R I C O S  D E  E S T E  M U N D O ,  E N S E Ñ A L E S . . .

identifica el centro del conflicto espiritual: el objeto de 
nuestra confianza. El pecado señalado en el versículo 17 
no reside en la posesión de bienes materiales, sino en 
depositar la esperanza en ellos. Esta transferencia de 
confianza constituye un acto de idolatría y una profunda 
torpeza espiritual, pues desplaza al Creador por  lo creado.

Al exhortarnos a no poner la esperanza en las riquezas, 
el Señor confronta el fundamento de nuestra seguridad 
futura. La esperanza es aquello en lo que descansamos 
—el sustento que creemos nos sostendrá cuando todo lo 
demás falle—. En este sentido, la Escritura lanza un golpe 
devastador al orgullo humano al calificar las riquezas 
como «inciertas». Este término significa que no son 
confiables, pues son efímeras: lo que hoy se posee, 
mañana puede desaparecer. Factores externos como 
crisis sanitarias, enfermedades, demandas legales o 
malas decisiones administrativas han llevado a familias 
enteras a la quiebra. Un ejemplo reciente en nuestro país 
—donde una constructora perdió sus permisos de 
operación de forma inmediata tras un desastre natural— 
ilustra la fragilidad del patrimonio humano.

El mismo patrimonio que hoy brinda una falsa sensación 
de tranquilidad, mañana puede transformarse en una 
fuente de profunda angustia. Por ello, la advertencia 
divina es tajante: no debemos depositar nuestra 
esperanza en lo incierto. Esta verdad se ratifica en 
Proverbios 11:28, que señala el destino de quienes 
confían en sus posesiones: “El que confía en sus 
riquezas caerá...” (Proverbios 11:28, NBLA) Confiar en 
el dinero es depositar el peso de nuestra vida sobre algo 
que carece de la sustancia necesaria para sostenernos en 
los momentos de mayor necesidad.

Sin embargo, a pesar de la naturaleza incierta de los bienes 
materiales, el corazón humano tiende a transformarlos en 
un refugio emocional —una garantía silenciosa de 
bienestar—. Esta inclinación pecaminosa busca convertir la 
riqueza en una red de seguridad, otorgándole un lugar de 
preeminencia y confianza que solo corresponde 
legítimamente a Dios. La riqueza, en este sentido, deja de 
ser una herramienta para convertirse en un ídolo que 
compite por el trono de nuestra vida.

En este punto, la instrucción apostólica trasciende la 
mera administración financiera para abordar una 
idolatría práctica. El peligro latente es que el dinero 
usurpe atributos divinos y prometa aquello que solo 
Dios puede otorgar: seguridad absoluta, control, paz y 
una esperanza firme hacia el porvenir. Debemos 
reconocer que solo Cristo posee la autoridad y el poder 
para ser el ancla de nuestra alma —el único fundamento 
capaz de sostener nuestra confianza presente y futura—.
Y esto es exactamente lo que se está enseñando aquí. 
Y Proverbios 23:4-5 eso enseña. “No te fatigues en 

adquirir riquezas, Deja de pensar en ellas. Cuando 
pones tus ojos en ella, ya no está. Porque la riqueza 
ciertamente se hace alas Como águila que vuela hacia 
los cielos.” (NBLA)

La Escritura exhorta: «No te fatigues en adquirir 
riquezas» (Proverbios 23:4, NBLA). El énfasis no recae 
en la posesión de bienes —pues la riqueza no es pecado 
en sí misma—, sino en la meta del corazón. Cuando el 
propósito de vida se reduce a la acumulación, el hombre 
se vuelve esclavo.

Tras advertirnos sobre la futilidad de confiar en las 
riquezas, Pablo establece luego el objeto correcto de 
nuestra fe: «sino en Dios el cual nos da 
abundantemente todas las cosas para que las 
disfrutemos» (1 Timoteo 6:17c, NBLA). Esto nos dice 
que Dios, y no la riqueza, es la fuente exclusiva de toda 
bendición y del verdadero contentamiento.

La vida cristiana no se limita al abandono de las falsas 
seguridades materiales; consiste, fundamentalmente, 
en abrazar una seguridad infinitamente superior. La 
esencia de nuestra fe radica en transferir nuestra 
confianza de lo creado al Creador —quien nos permite 
disfrutar de sus dones sin las aflicciones que acompañan 
a la idolatría del dinero—.

Pablo establece un contraste vital: no depositar la 
esperanza en la incertidumbre de las riquezas, sino en el 
Dios vivo. El núcleo espiritual de esta enseñanza radica 
en que, ante la mirada divina, el monto del patrimonio 
—ya sea modesto o millonario— es secundario frente a la 
ubicación de nuestra confianza. La Escritura nos 
presenta ejemplos de hombres piadosos en ambos 
extremos de la escala económica —como el rey Salomón 
o el apóstol Mateo—; esto confirma que la verdadera 
cuestión no es la cuantía de los bienes poseídos, sino el 
fundamento sobre el cual descansa el corazón.

En esto se nota la conversión en la práctica: No solo al 
creer doctrinas correctas, sino al trasladar la esperanza. 
Así, todo creyente rico es llamado a hacer lo mismo que 
todo creyente: dejar de apoyarse en aquello que no 
puede sostener el alma, y apoyarse exclusivamente en el 
Dios vivo. Así, aunque la riqueza promete seguridad, 
debes saber que no la garantiza, no la consigue. Pero 
Dios sí. Él promete fidelidad, y nunca falla.

Ahora, ¿quién es este Dios en quien debemos esperar? 
Dios se presenta a sí mismo como aquel que nos da 
abundantemente todas las cosas para que las 
disfrutemos. Aquí Pablo nos recuerda que solo Dios es 
el dador de nuestra vida, y no un espectador. Todo lo que 
poseemos, desde el aliento hasta los bienes materiales, 
proviene de su mano soberana y bondadosa.

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S



4

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

Esta verdad bíblica corrige simultáneamente dos errores 
fundamentales del corazón. Por un lado, abate el orgullo 
del rico al recordarle que su patrimonio no es fruto de su 
propio mérito, sino de la gracia divina. Por otro lado, 
disipa el temor del pobre al asegurarle que su provisión 
depende exclusivamente de un Dios generoso. Así, Pablo 
enseña que la prosperidad material no constituye una 
prueba de éxito personal, autosuficiencia o sabiduría 
superior, sino una evidencia de la generosidad de Dios.

Ahora bien, la afirmación de que Dios da 
«abundantemente» apunta al carácter de Dios. 
A diferencia del hombre, Dios no otorga Sus dones con 
mezquindad, reservas emocionales ni cálculos de 
mérito. Su provisión fluye directamente de Su bondad 
intrínseca y no de nuestra dignidad personal.

En esta instrucción se halla implícito el Evangelio: antes de 
exigirnos dar, la Escritura nos recuerda lo que ya hemos 
recibido por Gracia. Antes de pedirnos ser generosos, nos 
recuerda lo generoso que es Dios con nosotros cada día.

Esta perspectiva transforma la motivación del corazón: 
el creyente no ejerce la generosidad para obtener el 
favor divino, sino como respuesta al favor inmerecido 
que ya disfrutamos en Cristo. Entendemos que la 
abundancia no es fruto de nuestra habilidad, sino de la 
bondad de Dios. Al vivir bajo esta gracia, somos liberados 
para dar con liberalidad en la obra del Reino, sabiendo 
que nuestra identidad y seguridad no dependen de lo 
que retenemos, sino de lo que ya hemos recibido en Él.

Luego añade la frase «para que las disfrutemos», la cual 
suele ser malinterpretada. Pablo está corrigiendo con 
ella un falso espiritualismo muy arraigado en nuestro 
contexto. Esta instrucción derriba la idea de que la 
santidad cristiana exige un desprecio por lo material. 

En nuestro contexto existe la creencia errónea de que la 
santidad es sinónimo de precariedad material o escasez, 
asumiendo que la riqueza es un obstáculo insalvable 

para la piedad. Sin embargo, la Escritura desvirtúa este 
prejuicio al afirmar que Dios provee en abundancia con 
el propósito explícito de que Sus hijos disfruten de 
Su creación. 
El equilibrio reside en comprender que el goce de los 
dones creados no es pecaminoso cuando se vive en 
dependencia y gratitud hacia el Creador. Debemos 
distinguir el deleite bíblico del consumo idolátrico: 
disfrutar no es poseer con ansiedad, acumular por temor 
ni retener con avaricia. Por el contrario, el verdadero 
disfrute consiste en recibir las provisiones divinas con 
gozo, sin permitir que estas usurpen el lugar de Cristo 
como nuestro único Salvador y fuente de confianza.

Así, por tanto hermanos, el problema no es disfrutar de 
lo que Dios da; el problema siempre será esperar que lo 
que Dios da nos haga felices. El pecado no es el gozo del 
recurso, sino la creencia de que este puede satisfacer el 
alma. En esencia, la instrucción de Pablo nos exhorta a 
abandonar una esperanza frágil y volátil —las riquezas— 
para abrazar una esperanza firme y eterna en el Dios que 
nos provee abundantemente y descansar plenamente 
en Su fidelidad soberana. Esto implica confiar en que Su 
cuidado es constante y cotidiano, reconociendo que Su 
provisión es perfecta en tiempo y forma, y que Su 
promesa es eterna.

Y es en este punto, cuando el corazón se arraiga en la 
confianza en Dios, que el dinero pierde su dominio 
tiránico sobre nosotros. Desaparece la necesidad 
compulsiva de acumular para el mañana, pues la 
seguridad ya no reside en el patrimonio, sino en la 
protección constante del Señor.

En definitiva, mientras que la altanería delata una 
esperanza puesta en lo incierto, la fe nos libera de ese 
orgullo. Sin embargo, la Escritura no solo nos ordena 
abandonar ídolos, sino que nos llama a algo superior. 
Tras prohibir la confianza en las riquezas, surge la 
pregunta crucial: ¿cuál es, entonces, el deber del rico?

A  L O S  R I C O S  D E  E S T E  M U N D O ,  E N S E Ñ A L E S . . .

Preguntas de comprensión
1. Según el sermón, ¿a quiénes considera Pablo “ricos en este 
mundo” y por qué esta instrucción sí aplica a la mayoría de 
los creyentes?

Preguntas de reflexión
1. ¿Cómo puedes identificar y confesar las formas en que la 
riqueza o la estabilidad económica han endurecido tu trato 
hacia los demás?

2. Cuando piensas en tu futuro y seguridad, ¿descansa tu 
corazón más en tus ahorros, trabajo o ingresos que en la 
fidelidad de Dios?
3. ¿Qué cambios concretos harías esta semana para 
demostrar que tu esperanza está en Dios y no en 
tus recursos?
4. ¿De qué manera recordar que Dios “nos da 
abundantemente todas las cosas para que las 
disfrutemos” te anima a descansar en Él y no en tu 
economía o la búsqueda de la riqueza?

Según lo leído hasta el momento, ¿De qué maneras has sido instruido, exhortado, consolado o animado?

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S



5

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

A  L O S  R I C O S  D E  E S T E  M U N D O ,  E N S E Ñ A L E S . . .

II. EL DEBER ESPIRITUAL DEL RICO: SER GENEROSO

1 Timoteo 6:18-19 “Enséñales que hagan bien, que 
sean ricos en buenas obras, generosos y prontos a 
compartir, acumulando para sí el tesoro de un buen 
fundamento para el futuro, para que puedan echar 
mano de lo que en verdad es vida.” (NBLA)

Ahora Pablo demuestra que una esperanza 
correctamente arraigada en el Evangelio inevitablemente 
se manifiesta en una conducta generosa. De este modo, 
la confianza y la esperanza en Cristo encuentran su 
expresión práctica en la generosidad. 

En este punto, el Evangelio confronta áreas muy 
concretas de nuestra vida. Debemos hablar con claridad: 
una fe que no transforma la administración de nuestros 
recursos carece de madurez y, posiblemente, de vida. Si 
alguien profesa fe en Cristo, pero su relación con los 
bienes se caracteriza por la altanería o la tacañería, su fe 
es, con certeza, inmadura; en el peor de los casos, podría 
tratarse de una fe muerta, carente de la evidencia 
regeneradora del Espíritu.

El apóstol inicia su instrucción con el mandato: «Que 
hagan el bien». Es relevante que Pablo utilice el verbo 
«enseñar», pues no presupone que el rico cristiano ya 
sabe qué hacer con su riqueza delante de los ojos 
de Dios. 

Y es que debemos comprender que la riqueza no viene 
con sabiduría espiritual incorporada. Por el contrario, el 
uso de la riqueza requiere de instrucción bíblica, 
dirección pastoral y corrección constante.

¿Qué debe hacer entonces el rico? El bien. En el 
contexto bíblico, esto implica una vida activa de 
misericordia, justicia y amor tangible hacia el prójimo. 
Para el creyente, significa someter su patrimonio al 
señorío de Cristo. Significa usar su riqueza como un 
instrumento para la obra de Dios.

Por esto, el apóstol agrega luego la frase «ricos en 
buenas obras» (1 Timoteo 6:18, NBLA). Aquí Pablo está 
redefiniendo el concepto mismo de riqueza. Sin negar la 
existencia de los bienes materiales, él introduce una 
riqueza infinitamente superior: “las buenas obras”.

Esta enseñanza bíblica es profundamente 
contracultural. Mientras que el mundo mide la riqueza 
en función de la acumulación, el Evangelio la mide a 
través de la generosidad. Y mientras el mundo celebra a 
quien acumula para sí, Dios honra a quienes dan con 
liberalidad y generosidad en su reino. 

Pero una pregunta obvia sería: ¿Cuánto hay que dar? 
Dios, a través de Pablo, nos responde ordenándonos a 
ser “ricos” en esas buenas obras. Esto implica que la 
vida del creyente debe excederse en el bien, poseyendo 
un "superávit" de ofrendas y obras piadosas. Esto 
implica que tu vida y la mía deben estar marcadas, 
caracterizadas y reconocidas por una generosidad activa 
y constante en la iglesia. 

Luego, al exhortar a ser «generosos y prontos para 
compartir», Pablo no clasifica el dinero como un don 
espiritual, sino como una responsabilidad de 
mayordomía. La enseñanza es profunda: en Su 
providencia soberana, Dios deposita recursos materiales 
en manos de ciertos creyentes, vinculando esa provisión 
a una demanda de obediencia específica. Así, la tenencia 
de bienes no es un fin en sí mismo, sino un llamado 
divino a ejercer una generosidad activa en favor 
del Reino.

Poseer riquezas no es, en sí mismo, un servicio a Dios; el 
servicio real ocurre cuando el creyente somete sus 
bienes a la obediencia de Cristo. Así como el Señor 
otorga capacidades para la enseñanza o el canto, a otros 
les encomienda la responsabilidad de servir mediante 
una generosidad deliberada, sacrificial y constante. En 
este sentido, la riqueza se convierte en un ministerio solo 
cuando el poseedor actúa como un mayordomo fiel, 
reconociendo que administra recursos que pertenecen 
al Rey.

La frase «prontos a compartir» describe la disposición 
interna del dador: una voluntad que se inclina hacia el 
Reino y el prójimo sin necesidad de coacción. La 
generosidad bíblica no nace de la manipulación ni de la 
presión externa, sino de un espíritu liberal y resuelto. 
Estar «pronto» para dar significa ejercer la mayordomía 
con una libertad gozosa, lejos de cualquier sentimiento 
de amenaza o imposición legalista.

Pero luego, Pablo agrega la grandiosa verdad: 
«Acumulando tesoro de buen fundamento para el 
futuro». Esta es la esencia de la enseñanza. Significa que, 
al trasladar nuestra esperanza de las riquezas hacia Dios, 
el dinero se despoja de su carácter idolátrico y se 
transforma en un instrumento de amor. Bajo esta nueva 
perspectiva, los recursos materiales dejan de servir al 
ego y comienzan a reflejar nuestra devoción al Reino, 
convirtiéndose en una manifestación visible de nuestra 
lealtad al Señor.

Al hablar de «acumular tesoro como buen fundamento 
para el futuro», Pablo corrige una visión económica

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S



6

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

distorsionada sin contradecir la justificación por la fe. 
No se trata de comprar la entrada al cielo con limosnas 
—lo cual negaría la gracia—, sino de aplicar las palabras 
de Jesús sobre invertir y hacer tesoros en el cielo donde 
la polilla no corroe ni los ladrones hurtan. Y la forma de 
hacer esto, según la enseñanza de Jesús, es siendo muy 
generosos en su reino mientras estemos en la tierra. 

Así, Pablo presenta la generosidad como una inversión 
estratégica en lo eterno. Cuando el creyente emplea sus 
recursos para el bien del prójimo y la gloria de Dios en la 
iglesia local, realiza una declaración pública de fe: 
su seguridad futura no radica en lo que acumula, sino en 
la fidelidad de su Salvador. Este es el «buen 
fundamento» al que se refiere el apóstol; una base 
inamovible donde el uso del dinero hoy se convierte en 
un testimonio de la confianza que tenemos en el 
mañana de Dios.

El término «fundamento» evoca aquello que sostiene 
nuestra existencia; en términos económicos, representa 
un fondo de inversión para el futuro. Por esta razón, 
el cristiano ejerce la generosidad sin la ansiedad de 
recuperar lo entregado. Al ofrendar con libertad, 
reconocemos que el destino de esos recursos no es esta 
vida temporal, sino la eternidad. Estamos convencidos 
de que nuestra inversión está resguardada en el cielo, 
donde los dividendos espirituales serán plenamente 
disfrutados ante la presencia del Señor.

Pablo concluye con una afirmación tan devastadora 
como gloriosa: el llamado a «echar mano de la vida que 
es vida de verdad». El texto nos enseña que, así como la 
altanería delata una esperanza puesta en lo efímero, la 
generosidad es la evidencia tangible de que un creyente 
ha puesto su esperanza en Cristo, viviendo ya en la 
realidad del Reino. Ser generoso no es solo un deber, 
sino la prueba de que el corazón ha abandonado las 
ilusiones de este mundo para aferrarse a la plenitud 
eterna que solo se encuentra en Cristo.

Al enfatizar la frase «lo que en verdad es vida», 
Pablo establece una distinción crucial: existe un tipo o 
forma de vivir que solo aparenta ser plena, pero es falsa. 
Una vida volcada a la acumulación y al control material 
no es el diseño de Dios para el creyente, sino una 
imitación frágil y temporal del cristianismo. La 
verdadera vida es aquella que, reconciliada con Dios 
por medio de Cristo y bajo Su señorío absoluto, 
transforma cada recurso y tesoro en una ofrenda para 
Su gloria. Solo quien vive para lo eterno está 
experimentando la vida auténtica.

Solo aquel que ha sido enriquecido por la gracia puede 
dar generosamente ofrendas y ayudas sin temor. Solo 
quien espera firmemente en Dios puede ofrendar con 

gozo. Solo quien conoce la «vida verdadera» en Cristo 
puede renunciar a las falsas seguridades propias de 
este mundo.

Conclusión

Hermanos… ¿Cómo usas tus excedentes? ¿La forma en 
que usas tus riquezas refleja tu esperanza en ellas o en 
Cristo? ¿Eres altivo y mezquino, o das ofrendas 
generosas a Dios en su reino? Este texto no nos deja un 
espacio neutral.

Este texto no es una sugerencia devocional ni un consejo 
opcional para creyentes especialmente comprometidos. 
Es un mandato de Dios para nosotros porque nos ama. 
Bien sabe Dios lo frágiles que somos ante los ídolos y el 
dinero. Así que, en lugar de juzgarnos en silencio, 
nos instruye en amor, en el amor de Cristo. 

Observa cómo este texto no nos lleva primero al uso de 
nuestro dinero; nos lleva primero a Cristo. Cristo es el 
verdadero rico que no se aferró a su riqueza, sino que fue 
generoso con nosotros. El Hijo eterno, poseedor de toda 
gloria, no puso su esperanza en sus derechos, sino en la 
voluntad del Padre. Al confiar en el Padre, Él se despojó, 
no por obligación, sino por amor. Se hizo pobre, no para 
enseñarnos filantropía, sino para darnos vida. Eso es 
verdadera y pura generosidad. Por tanto, si este llamado 
de Pablo a la generosidad se separa de Cristo, 
se convierte en moralismo. Pero unido a Cristo, se 
convierte en adoración.

Hermanos, la Biblia NO nos está diciendo: “den para ser 
aceptados por Dios”. Nos está diciendo: “porque ya han 
sido aceptados, ya no necesitan aferrarse a lo que no 
puede salvarlos, ya no necesitan aferrarse a las riquezas”. 
En Cristo y su generosidad es donde aprendemos que el 
dinero promete seguridad, pero Cristo es nuestra 
seguridad. El dinero promete futuro, pero Cristo es 
nuestro futuro. El dinero promete vida, pero solo Cristo 
da la vida verdadera.

Pero, para profundizar en este estudio, debemos notar 
que estas instrucciones se dirigen al «hombre de Dios» 
(contexto anterior). En el Nuevo Testamento, este título 
aparece solo dos veces (ambas en las cartas a Timoteo), 
heredando la distinción de los profetas y líderes del 
Antiguo Testamento que servían bajo un mandato 
divino de adoración. Por tanto, la identidad de un 
verdadero hombre de Dios es inseparable de su 
carácter: no se puede reclamar tal distinción sin 
reflejar la generosidad de Aquel a quien se sirve. La 
generosidad no es opcional, es una marca distintiva de 
quien pertenece al Señor.

A  L O S  R I C O S  D E  E S T E  M U N D O ,  E N S E Ñ A L E S . . .

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S



7

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

A  L O S  R I C O S  D E  E S T E  M U N D O ,  E N S E Ñ A L E S . . .

Lo que hemos expuesto no es simple moralismo ni 
filantropía común; el mensaje central de este texto es la 
redención de nuestras riquezas a los pies de Cristo. 
El llamado para el creyente es a consagrar sus bienes 
materiales, transformándolos en instrumentos que 
glorifiquen activamente al Señor. La verdadera 
generosidad cristiana no se mide por el monto, sino por 
el reconocimiento de que todo recurso pertenece a Aquel 
que nos redimió.

¿Cuál es el llamado de Dios para nosotros hoy?

El primer llamado de este texto es imperativo: 
debemos depositar nuestra esperanza 
exclusivamente en Cristo. No debemos esperar en 
Cristo hasta alcanzar una supuesta estabilidad financiera 
o sentirnos “listos”; la demanda es para hoy mismo. 
Debemos reconocer que nuestra seguridad no reside en 
el capital acumulado, sino en el carácter inmutable de 
Dios. Nuestra esperanza no es el dinero; nuestra 
esperanza es el Señor.

El segundo llamado es a vencer el temor a la 
generosidad. Debemos dar ofrendas generosas. 
Esto no es opcional. La Escritura nos recuerda que Dios 
provee abundantemente todas las cosas para nuestro 
disfrute; antes de pedirnos que abramos nuestra mano, 
Él nos asegura que la Suya permanece abierta para 
nosotros cada día. Por lo tanto, podemos dar sin miedo, 
confiando en que el Señor, en Su fidelidad, continuará 
sosteniéndonos con Su provisión inagotable y generosa.

Esta es la fe que Dios nos demanda: la sencillez de un 
niño que comparte su pan con total libertad porque 
confía plenamente en que su padre le proveerá más 
mañana. Debemos ejercer una generosidad 
desprendida, sabiendo que nuestro Padre celestial tiene 
Su mano abierta para nosotros. Al dar hoy, declaramos 
nuestra convicción de que Dios, en Su fidelidad paterna, 
no dejará de darnos lo que necesitemos. Es, en esencia, la 
fe de un hijo que descansa en la provisión de su Padre. 

Por tanto, si eres rico, en términos prácticos, si posees un 
excedente que permite ahorrar, invertir o disfrutar del 
descanso más allá de las necesidades básicas, el texto te 
extiende un llamado concreto: somete tus recursos al 
señorío de Cristo. Sé generoso. Da ofrendas y ayudas. No 
se trata de perder tus bienes, sino de redimirlos al 
ponerlos al servicio de Su Reino. Al hacerlo, el dinero deja 
de ser un amo para convertirse en un instrumento 
santificado para la gloria de Dios.

Si estas palabras han inquietado tu corazón, no resistas 
ese impulso; es el Espíritu Santo trasladando tu 
esperanza de lo frágil hacia el puerto seguro que es 
Jesucristo. En última instancia, sólo existen dos maneras 
de vivir: aferrados a riquezas que no pueden sostenernos, 
o descansando en la fidelidad de Aquel que nunca nos 
soltará. Que nuestra vida sea un testimonio de haber 
elegido el descanso eterno en Cristo Jesús.

Así que, Así que, porque la riqueza es incierta, 
demostremos nuestra esperanza en Cristo siendo 
generosos.

Preguntas de comprensión
1. ¿Cómo redefine Pablo el concepto de riqueza, y cuál es la 
diferencia entre la riqueza según el mundo y la riqueza según 
el evangelio?

Preguntas de reflexión
1. ¿Qué excusas has usado para evitar involucrarte 
activamente en buenas obras y servicio sacrificial?

2. ¿Qué paso concreto puedes dar esta semana para 
practicar una generosidad deliberada y no solo ocasional?
3. Si evaluaras tu vida hoy, ¿qué evidencias demuestran 
que estás acumulando tesoros para el Reino eterno y no 
simplemente para tu propia comodidad en esta vida?
4. ¿Qué temores específicos debes entregar a Cristo para 
dejar de acumular seguridad terrenal y comenzar a «echar 
mano de la vida verdadera» invirtiendo en el futuro eterno?

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S



8

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

En nuestra iglesia siempre buscamos que puedas integrarte y disfrutar 
mas de la adoración comunitaria, por tal razón compartimos el siguiente 
listado de alabanzas para que adores a nuestro Señor Jesucristo:

Gracia Soberana Música

Escuchar aquí

Al Cristo regresar

Gracias por ser parte de nuestra comunidad. Te invitamos a 
apoyar nuestro ministerio para seguir produciendo recursos 
como este. Puedes ofrendar a través de:

graciasobregracia.org/ofrendas  
o escaneando el siguiente código:

ALABANZAS  | DOMINGO 11 DE ENERO, 2026

Ciudad de Dios
Jonathan & Sarah Jerez

Escuchar aquí

A  L O S  R I C O S  D E  E S T E  M U N D O ,  E N S E Ñ A L E S . . .

©
 2

0
2

6
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

https://www.youtube.com/watch?v=zFm7z4SKi6w
https://www.youtube.com/watch?v=M0dtq5eiR_Q
https://graciasobregracia.org/ofrendas

