
P A S T O R  H É C T O R  R I C O

7  D E  D I C I E M B R E  2 0 2 5

©
 2

0
2

5
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

INTRODUCCIÓN
No existe terreno más peligroso para nuestro corazón 
que aquel donde la necesidad es reemplazada por la 
abundancia. Cuando la estabilidad y la provisión llegan 
—cuando todo parece marchar bien—, se revela 
nuestra verdadera condición espiritual. Irónicamente, 
no siempre dejamos de buscar a Dios en medio de la 
aflicción; con frecuencia lo abandonamos cuando todo 
está en orden.

Este era el escenario de Israel en Deuteronomio 8. Tras 
cuarenta años de desierto, estaban por heredar la tierra 
prometida: un lugar de arroyos, trigo, viñas y miel 
donde nada les faltaría. La provisión divina dejaría de 
ser un milagro diario y suspendido en el aire para 
volverse estable y tangible. Sin embargo, antes de 
cruzar la frontera, el Señor les lanza una advertencia 
vital: «Cuídate de no olvidarte del Señor tu Dios» 
(Deuteronomio 8:11). La bendición puede convertirse 
en la antesala del olvido y la abundancia en el 
escenario perfecto para la autosuficiencia. 

Durante esos cuarenta años, Dios los había sostenido 
con poder: les dio maná, guardó sus vestidos, protegió 
sus cuerpos. Pero todo eso no solo fue un cuidado de 
parte del Señor, sino que fue una prueba. Dios los llevó 
por ese camino para humillarlos y para que quedara al 
descubierto lo que había en sus corazones. El desierto 
no fue un accidente: fue el taller donde Dios los formó Y 
ahora, justo antes de la abundancia, la advertencia es 
clara: el corazón será probado una vez más, pero en 
otra dirección.

Este capítulo se ubica entre dos realidades cruciales: En 
el capítulo 7, Dios le recuerda a Israel que los escogió 
por amor y fidelidad a Su pacto, por eso les mandó 
destruir los ídolos y a obedecer con un corazón fiel. Y en 
el capítulo 9, antes de cruzar el Jordán, les repite la 

misma advertencia: que no se atribuyen la victoria a 
sus fuerzas ni a su justicia, porque todo lo que recibirán 
será por la mano del Señor. Así, que el capítulo 8 nos 
enseña que la bendición también es una prueba: Dios 
quiere un pueblo que disfrute lo que Él da, sin olvidar 
quien lo dio y no caer en la autosuficiencia.

Culturalmente, esto marcaba una transición profunda 
—de la vida nómada a la estabilidad de hogares y 
campos; del maná del cielo al fruto de la tierra— pero el 
cambio en las circunstancias externas nunca garantiza 
la fidelidad interna.

Al igual que Israel en el desierto, nosotros vivimos en 
total dependencia del Señor. Esta palabra nos 
pertenece porque, aunque nuestra geografía sea 
distinta, poseemos el mismo corazón propenso a 
olvidar en la comodidad y a enorgullecerse en la 
estabilidad. Quiero con este discipulado que hoy 
seamos llamados y desafiados a: porque Dios te llama 
a obedecerle y a depender de Él para que tu corazón 
no se vuelva autosuficiente.

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

6. LA ADVERTENCIA DE DIOS
CONTRA LA AUTOSUFICIENCIA
DEL CORAZÓN



L A  A D V E R T E N C I A  D E  D I O S  C O N T R A  L A  A U T O S U F I C I E N C I A  D E L  C O R A Z Ó N 2

©
 2

0
2

5
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

I. LLAMADO A OBEDECER RECORDANDO
LA PRUEBA EN EL DESIERTO (DEUTERONOMIO 8:1-6)

Deuteronomio 8:1-6 (NBLA)."Todos los mandamientos 
que yo os ordeno hoy, tendréis cuidado de ponerlos por 
obra, a fin de que viváis y os multipliquéis, y entréis y 
toméis posesión de la tierra que el Señor juró dar a 
vuestros padres. Y te acordarás de todo el camino por 
donde el Señor tu Dios te ha traído por el desierto 
durante estos cuarenta años, para humillarte, 
probándote, a fin de saber lo que había en tu corazón, si 
guardarías o no Sus mandamientos. Y te humilló, y te 
dejó tener hambre, y te alimentó con el maná que no 
conocías, ni tus padres habían conocido, para hacerte 
entender que el hombre no solo vive de pan, sino que 
vive de todo lo que procede de la boca del Señor. Tu 
ropa no se gastó sobre ti, ni se hinchó tu pie durante 
estos cuarenta años. Por tanto, debes comprender en tu 
corazón que el Señor tu Dios te está disciplinando así 
como un hombre disciplina a su hijo. Guardarás, pues, 
los mandamientos del Señor tu Dios, para andar en Sus 
caminos y para temerle" 

El Señor nos hace un llamado a la obediencia basado en 
la memoria de la prueba en el desierto. Él jamás 
demandará de Su pueblo una obediencia superficial o 
parcial. El versículo 1 establece el tono de todo el pasaje: 
«Todos los mandamientos que yo les ordeno hoy, 
cuidarán de ponerlos por obra» (Deuteronomio 8:1).

Esta instrucción no es un simple mandato a obedecer, 
sino a hacerlo con diligencia. «Cuidarán de ponerlos 
por obra» implica una atención vigilante y una 
constante desconfianza de nuestra propia justicia. La 
obediencia real requiere una vigilancia activa sobre 
nuestras inclinaciones pecaminosas para no 
desviarnos de Su Palabra.

No existe espacio para una obediencia bajo mis propios 
términos o sujeta a mi voluntad de ser fiel. El mandato 
divino abarca cada área de la existencia; el Dios que nos 
rescató no busca ritos vacíos, sino una adoración 
genuina —una obediencia ejercida con cautela—, 
conscientes de que nuestro corazón tiende a desviarse 
sutil y progresivamente.

Nuestra motivación para obedecer no debe ser el temor 
al castigo, sino recordar cómo Dios los ha tratado en el 
pasado. El versículo 2 es tajante: «Te acordarás de todo 
el camino por donde el Señor tu Dios te ha traído por el 
desierto» (Deuteronomio 8:2). Israel peregrinó 
cuarenta años por tierras áridas, carente de seguridad 
humana o recursos estables. Fue un tiempo diseñado 

para aprender a depender de Dios día tras día, 
despojados de cualquier autosuficiencia.

Dios no nos guía por caminos difíciles para destruirnos, 
sino con un propósito soberano: probar y transformar 
nuestro corazón. El objetivo de la aflicción es 
humillarnos para revelar nuestra verdadera condición 
interna. Esto no ocurre porque Dios sea indolente o 
disfrute con nuestro sufrimiento, sino porque desea 
enseñarnos una lección vital: no dependemos de lo que 
somos capaces de producir, sino de Su mano.

El énfasis del texto en el «corazón» subraya que el mayor 
problema de Israel no era la escasez, sino un orgullo 
latente y una autosuficiencia que les hacía creer que 
podían vivir sin su Creador. Dios no probaba su resistencia 
física, sino su integridad espiritual. El desierto no fue un 
error logístico de la providencia, sino una estrategia 
divina —un lugar de peligros y aparentes abandonos— 
diseñado para desmantelar toda confianza propia.

Aunque Israel se sentía abandonado cuando el hambre 
arreciaba, Dios intervenía para manifestar Su presencia. 
El versículo 3 nos dice: «Te humilló, y te dejó tener 
hambre, y te alimentó con el maná». Este alimento 
—descrito en Éxodo 16:31 como semillas de cilantro 
blanco con sabor a hojuelas de miel— fue una lección 
enviada directamente desde el cielo.

El propósito era contundente: enseñarnos que «no solo 
de pan vive el hombre, sino de todo lo que sale de la 
boca del Señor» (Deuteronomio 8:3). El pan no era el 
fin, sino el medio para aprender a confiar en la Palabra 
de Dios. Comprendamos que el hambre no era señal de 
olvido divino, sino una herramienta de madurez; era un 
sermón diario que nos recordaba nuestra total 
dependencia de Su voluntad.

La provisión divina no se limitó al alimento. El versículo 
4 relata: «Tu ropa no se gastó sobre ti, ni se hinchó tu pie 
durante estos cuarenta años». Debemos dimensionar 
este milagro —una preservación física constante donde 
incluso el calzado y el vestido resistieron el paso de las 
décadas—. En un entorno hostil e imposible como el 
desierto, la fidelidad de Dios fue nuestra suficiencia 
absoluta, proveyendo siempre lo que nosotros no 
podíamos producir.

Por esta razón, Moisés nos exhorta: «Debes comprender 
en tu corazón que el Señor tu Dios te estaba 

disciplinando así como un hombre disciplina a su hijo» 
(Deuteronomio 8:5). Esta disciplina fue necesaria 
porque, durante el trayecto, nuestra rebeldía fue 
constante —nos quejamos por el hambre, dudamos 
ante la sed y anhelamos volver a Egipto—. Sin embargo, 
este trato no fue un castigo destructivo, sino la 
corrección amorosa de un buen Pastor que buscaba 
moldear a una generación endurecida.

Aunque la disciplina no es agradable, para Israel el 
desierto fue la escuela donde el Padre los cuidó como a 
hijos para formarnos como un pueblo santo. La 
conclusión natural de este trato es el llamado a la 
obediencia: «Guardarás, pues, los mandamientos del 
Señor tu Dios, para andar en Sus caminos y para 
temerle» (Deuteronomio 8:6).  El corazón que recuerda 
la disciplina amorosa de Dios, teme. Y el corazón que 
teme, obedece.

Esta palabra sigue vigente hoy: «Te acordarás de todo el 
camino por donde el Señor tu Dios te ha traído... para 
humillarte, probándote para saber lo que había en tu 
corazón» (Deuteronomio 8:2). Dios nos permite 
transitar desiertos para exponer lo que hay en 
nosotros. Él ya conoce nuestra condición, pero 
nosotros necesitamos confrontarla para aprender que 
nuestra insuficiencia es el escenario donde 
resplandece Su provisión.

Debemos comprender que la prueba jamás llega al 
creyente para destruirlo, sino para profundizar nuestro 
conocimiento del Dios santo. El sufrimiento nunca es 
en vano. Si hoy enfrentamos crisis de salud, financieras, 
relacionales o esperas que parecen perpetuas, 
debemos preguntarnos: ¿Qué brota de nuestro 
corazón? ¿Confianza o queja? ¿Sumisión o reclamo? ¿Fe 
o desesperación?

Frente a la adversidad, nada terrenal es suficiente para 
sostenernos. Ni el dinero, ni el empleo, ni la confianza en 
nuestras habilidades intelectuales o profesionales podrán 
darnos soporte. La prueba expone la fragilidad de nuestros 
ídolos —aquellos refugios donde solemos depositar 
nuestra esperanza— y nos obliga a buscar un fundamento 
que no sea conmovido por las circunstancias.

Tal vez enfrentamos hoy la prueba más dura de nuestra 
vida: un matrimonio que parece no tener solución, la 
frialdad e indiferencia en el hogar, la lucha contra 
adicciones o las amargas consecuencias de decisiones 
pasadas. En medio de este escenario, surge la pregunta 
vital: ¿Quién puede sostenernos? Precisamente en ese 
quebranto es donde Dios desea obrar, pues Él es 
nuestro único sustento.

Nuestra fuerza y consuelo no residen en habilidades 
propias ni en consejos humanos, sino en la fidelidad de 
Su Palabra. Como declara el salmista: «Si Tu ley no 
hubiera sido mi deleite, entonces habría perecido en mi 
aflicción» (Salmo 119:92). Es en las promesas 
inerrantes de la Escritura —y no en las vacilantes 
garantías de este mundo. 

El conflicto central surge cuando nuestro deleite está 
en lo terrenal. Dios utiliza nuestras circunstancias 
actuales para conducirnos a un punto donde Él sea 
nuestro único gozo. La Escritura, atesorada y 
obedecida, es el único sostén real: «No solo de pan vive 
el hombre, sino de todo lo que sale de la boca del 
Señor» (Deuteronomio 8:3). No sobrevivimos a la 
aflicción simplemente porque esta termine, sino 
porque Su Palabra nos sostiene mientras la 
atravesamos.

No debemos huir de la prueba ni ignorarla. En lugar de 
evadirla, debemos preguntarnos: «¿Qué revela este 
proceso sobre mi corazón y sobre mi concepto de Dios?». 
Todos, sin excepción, estamos siendo probados de una u 
otra manera; por tanto, reconozcamos que el propósito 
divino no es nuestro escape, sino nuestra madurez y 
dependencia absoluta en Su voluntad revelada.



3

©
 2

0
2

5
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

L A  A D V E R T E N C I A  D E  D I O S  C O N T R A  L A  A U T O S U F I C I E N C I A  D E L  C O R A Z Ó N

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

Preguntas de comprensión
• ¿Cuál es el propósito divino de las pruebas para el pueblo 
de Dios?

Preguntas de reflexión
• ¿Cómo, por medio de las pruebas, Dios ha expuesto lo 
que hay en tu corazón?
• ¿De qué manera la Palabra de Dios te ha sostenido en 
las pruebas?

Según lo leído hasta el momento, ¿De qué maneras has sido instruido, exhortado, consolado o animado?

Deuteronomio 8:1-6 (NBLA)."Todos los mandamientos 
que yo os ordeno hoy, tendréis cuidado de ponerlos por 
obra, a fin de que viváis y os multipliquéis, y entréis y 
toméis posesión de la tierra que el Señor juró dar a 
vuestros padres. Y te acordarás de todo el camino por 
donde el Señor tu Dios te ha traído por el desierto 
durante estos cuarenta años, para humillarte, 
probándote, a fin de saber lo que había en tu corazón, si 
guardarías o no Sus mandamientos. Y te humilló, y te 
dejó tener hambre, y te alimentó con el maná que no 
conocías, ni tus padres habían conocido, para hacerte 
entender que el hombre no solo vive de pan, sino que 
vive de todo lo que procede de la boca del Señor. Tu 
ropa no se gastó sobre ti, ni se hinchó tu pie durante 
estos cuarenta años. Por tanto, debes comprender en tu 
corazón que el Señor tu Dios te está disciplinando así 
como un hombre disciplina a su hijo. Guardarás, pues, 
los mandamientos del Señor tu Dios, para andar en Sus 
caminos y para temerle" 

El Señor nos hace un llamado a la obediencia basado en 
la memoria de la prueba en el desierto. Él jamás 
demandará de Su pueblo una obediencia superficial o 
parcial. El versículo 1 establece el tono de todo el pasaje: 
«Todos los mandamientos que yo les ordeno hoy, 
cuidarán de ponerlos por obra» (Deuteronomio 8:1).

Esta instrucción no es un simple mandato a obedecer, 
sino a hacerlo con diligencia. «Cuidarán de ponerlos 
por obra» implica una atención vigilante y una 
constante desconfianza de nuestra propia justicia. La 
obediencia real requiere una vigilancia activa sobre 
nuestras inclinaciones pecaminosas para no 
desviarnos de Su Palabra.

No existe espacio para una obediencia bajo mis propios 
términos o sujeta a mi voluntad de ser fiel. El mandato 
divino abarca cada área de la existencia; el Dios que nos 
rescató no busca ritos vacíos, sino una adoración 
genuina —una obediencia ejercida con cautela—, 
conscientes de que nuestro corazón tiende a desviarse 
sutil y progresivamente.

Nuestra motivación para obedecer no debe ser el temor 
al castigo, sino recordar cómo Dios los ha tratado en el 
pasado. El versículo 2 es tajante: «Te acordarás de todo 
el camino por donde el Señor tu Dios te ha traído por el 
desierto» (Deuteronomio 8:2). Israel peregrinó 
cuarenta años por tierras áridas, carente de seguridad 
humana o recursos estables. Fue un tiempo diseñado 

para aprender a depender de Dios día tras día, 
despojados de cualquier autosuficiencia.

Dios no nos guía por caminos difíciles para destruirnos, 
sino con un propósito soberano: probar y transformar 
nuestro corazón. El objetivo de la aflicción es 
humillarnos para revelar nuestra verdadera condición 
interna. Esto no ocurre porque Dios sea indolente o 
disfrute con nuestro sufrimiento, sino porque desea 
enseñarnos una lección vital: no dependemos de lo que 
somos capaces de producir, sino de Su mano.

El énfasis del texto en el «corazón» subraya que el mayor 
problema de Israel no era la escasez, sino un orgullo 
latente y una autosuficiencia que les hacía creer que 
podían vivir sin su Creador. Dios no probaba su resistencia 
física, sino su integridad espiritual. El desierto no fue un 
error logístico de la providencia, sino una estrategia 
divina —un lugar de peligros y aparentes abandonos— 
diseñado para desmantelar toda confianza propia.

Aunque Israel se sentía abandonado cuando el hambre 
arreciaba, Dios intervenía para manifestar Su presencia. 
El versículo 3 nos dice: «Te humilló, y te dejó tener 
hambre, y te alimentó con el maná». Este alimento 
—descrito en Éxodo 16:31 como semillas de cilantro 
blanco con sabor a hojuelas de miel— fue una lección 
enviada directamente desde el cielo.

El propósito era contundente: enseñarnos que «no solo 
de pan vive el hombre, sino de todo lo que sale de la 
boca del Señor» (Deuteronomio 8:3). El pan no era el 
fin, sino el medio para aprender a confiar en la Palabra 
de Dios. Comprendamos que el hambre no era señal de 
olvido divino, sino una herramienta de madurez; era un 
sermón diario que nos recordaba nuestra total 
dependencia de Su voluntad.

La provisión divina no se limitó al alimento. El versículo 
4 relata: «Tu ropa no se gastó sobre ti, ni se hinchó tu pie 
durante estos cuarenta años». Debemos dimensionar 
este milagro —una preservación física constante donde 
incluso el calzado y el vestido resistieron el paso de las 
décadas—. En un entorno hostil e imposible como el 
desierto, la fidelidad de Dios fue nuestra suficiencia 
absoluta, proveyendo siempre lo que nosotros no 
podíamos producir.

Por esta razón, Moisés nos exhorta: «Debes comprender 
en tu corazón que el Señor tu Dios te estaba 

disciplinando así como un hombre disciplina a su hijo» 
(Deuteronomio 8:5). Esta disciplina fue necesaria 
porque, durante el trayecto, nuestra rebeldía fue 
constante —nos quejamos por el hambre, dudamos 
ante la sed y anhelamos volver a Egipto—. Sin embargo, 
este trato no fue un castigo destructivo, sino la 
corrección amorosa de un buen Pastor que buscaba 
moldear a una generación endurecida.

Aunque la disciplina no es agradable, para Israel el 
desierto fue la escuela donde el Padre los cuidó como a 
hijos para formarnos como un pueblo santo. La 
conclusión natural de este trato es el llamado a la 
obediencia: «Guardarás, pues, los mandamientos del 
Señor tu Dios, para andar en Sus caminos y para 
temerle» (Deuteronomio 8:6).  El corazón que recuerda 
la disciplina amorosa de Dios, teme. Y el corazón que 
teme, obedece.

Esta palabra sigue vigente hoy: «Te acordarás de todo el 
camino por donde el Señor tu Dios te ha traído... para 
humillarte, probándote para saber lo que había en tu 
corazón» (Deuteronomio 8:2). Dios nos permite 
transitar desiertos para exponer lo que hay en 
nosotros. Él ya conoce nuestra condición, pero 
nosotros necesitamos confrontarla para aprender que 
nuestra insuficiencia es el escenario donde 
resplandece Su provisión.

Debemos comprender que la prueba jamás llega al 
creyente para destruirlo, sino para profundizar nuestro 
conocimiento del Dios santo. El sufrimiento nunca es 
en vano. Si hoy enfrentamos crisis de salud, financieras, 
relacionales o esperas que parecen perpetuas, 
debemos preguntarnos: ¿Qué brota de nuestro 
corazón? ¿Confianza o queja? ¿Sumisión o reclamo? ¿Fe 
o desesperación?

Frente a la adversidad, nada terrenal es suficiente para 
sostenernos. Ni el dinero, ni el empleo, ni la confianza en 
nuestras habilidades intelectuales o profesionales podrán 
darnos soporte. La prueba expone la fragilidad de nuestros 
ídolos —aquellos refugios donde solemos depositar 
nuestra esperanza— y nos obliga a buscar un fundamento 
que no sea conmovido por las circunstancias.

Tal vez enfrentamos hoy la prueba más dura de nuestra 
vida: un matrimonio que parece no tener solución, la 
frialdad e indiferencia en el hogar, la lucha contra 
adicciones o las amargas consecuencias de decisiones 
pasadas. En medio de este escenario, surge la pregunta 
vital: ¿Quién puede sostenernos? Precisamente en ese 
quebranto es donde Dios desea obrar, pues Él es 
nuestro único sustento.

Nuestra fuerza y consuelo no residen en habilidades 
propias ni en consejos humanos, sino en la fidelidad de 
Su Palabra. Como declara el salmista: «Si Tu ley no 
hubiera sido mi deleite, entonces habría perecido en mi 
aflicción» (Salmo 119:92). Es en las promesas 
inerrantes de la Escritura —y no en las vacilantes 
garantías de este mundo. 

El conflicto central surge cuando nuestro deleite está 
en lo terrenal. Dios utiliza nuestras circunstancias 
actuales para conducirnos a un punto donde Él sea 
nuestro único gozo. La Escritura, atesorada y 
obedecida, es el único sostén real: «No solo de pan vive 
el hombre, sino de todo lo que sale de la boca del 
Señor» (Deuteronomio 8:3). No sobrevivimos a la 
aflicción simplemente porque esta termine, sino 
porque Su Palabra nos sostiene mientras la 
atravesamos.

No debemos huir de la prueba ni ignorarla. En lugar de 
evadirla, debemos preguntarnos: «¿Qué revela este 
proceso sobre mi corazón y sobre mi concepto de Dios?». 
Todos, sin excepción, estamos siendo probados de una u 
otra manera; por tanto, reconozcamos que el propósito 
divino no es nuestro escape, sino nuestra madurez y 
dependencia absoluta en Su voluntad revelada.



4

©
 2

0
2

5
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

L A  A D V E R T E N C I A  D E  D I O S  C O N T R A  L A  A U T O S U F I C I E N C I A  D E L  C O R A Z Ó N

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

II. DIOS BENDICE ABUNDANTEMENTE
(DEUTERONOMIO 8:7-10)

por provisión. Dios escuchó su ruego y le concedió el 
trabajo; sin embargo, tras recibir la bendición, su 
asistencia y servicio cesaron por completo. Aquello por 
lo que tanto clamó se convirtió en su ídolo, llevándolo a 
creer que podía vivir con independencia del Señor.

Este es el trágico resultado de la autosuficiencia: el 
corazón se enfría, la devoción se extingue y la 
adoración se pierde. Cuando dejamos de temer a Dios 
por confiar en nuestra estabilidad, podemos tener la 
cuenta bancaria llena mientras el alma permanece en 
absoluta ruina y vacía. La provisión, separada de la 
comunión con el Dador, se transforma en un desierto 
espiritual mucho más árido que la misma escasez.

Así que Moisés no preparaba a Israel para la guerra, sino 
para una tentación más sutil: el éxito, la abundancia. 
Cuando estamos de rodillas por necesidad, clamamos; 

pero al estar saciados, corremos el riesgo de enfriarnos, 
descuidar la adoración y volvernos arrogantes. Si hoy 
gozamos de estabilidad, salud y familia, reconozcamos 
que somos bendecidos. No permitamos que la 
comodidad nos ciegue —cada fruto que nuestra familia 
disfruta fue sembrado por la pura gracia de Dios, no por 
nuestra propia mano—.

Asimismo, si hoy nos encontramos en prueba y 
sentimos que no tenemos nada, detengámonos antes 
de quejarnos. Debemos dar gracias por lo recibido, 
pues quien no bendice en la escasez, tampoco lo hará 
en la abundancia. No agradezcamos con el fin de que 
las circunstancias cambien; agradezcamos porque Dios 
nos está formando en el proceso. Nuestra respuesta, 
ante la carencia o el éxito, debe ser siempre la misma: 
adorar al Señor.

Ahora vamos a ver qué ocurre cuando ya no nos falta 
nada, cuando Dios bendice abundantemente. Leamos 
los versículos del 7 al 10: "Porque el Señor tu Dios te 
trae a una tierra buena, una tierra de corrientes de 
aguas, de fuentes y manantiales que fluyen por valles y 
colinas; una tierra de trigo y cebada, de viñas, higueras y 
granados; una tierra de aceite de oliva y miel; una tierra 
donde comerás el pan sin escasez, donde nada te 
faltará; una tierra cuyas piedras son hierro, y de cuyos 
montes puedes sacar cobre. Cuando hayas comido y te 
hayas saciado, bendecirás al Señor tu Dios por la buena 
tierra que Él te ha dado" (NBLA).

Resulta asombroso imaginar el contraste de esta 
promesa: el paso de la aridez a un paisaje de colinas y 
fertilidad. Tras evocar la memoria del desierto, Moisés 
nos dirige hacia la herencia venidera: «Porque el Señor 
tu Dios te trae a una buena tierra» (Deuteronomio 8:7). 
La descripción no es una exageración; se trata de un 
lugar con recursos generosos —abundancia de agua, 
trigo y cebada— y una extraordinaria variedad de 
alimentos. Dios no sólo prometió provisión, sino una 
estabilidad y prosperidad que el pueblo nunca había 
conocido.

El texto enumera la riqueza de la promesa: arroyos, 
fuentes, trigo, viñas y miel. El versículo 9 asegura: 
«Tierra donde comerás el pan sin escasez, y donde nada 
te faltará». Dios nos introduce en un estado donde la 
dependencia milagrosa del maná cesó para dar paso a 
la cosecha y la posesión. Aquí radica el peligro —Moisés 
no los prepara para sobrevivir a la escasez, sino para 
saber vivir en la abundancia—.

Ante la saciedad, nuestra respuesta no debe ser la 
indiferencia, sino la adoración: «Cuando hayas comido 
y te hayas saciado, bendecirás al Señor tu Dios» 
(Deuteronomio 8:10). La provisión no es un fin en sí 
misma, sino un medio para honrar al Dueño de todo. La 
abundancia es, en realidad, una oportunidad para 
adorar en lugar de confiar en nosotros mismos. Cuando 
el Señor llena nuestra mesa, también demanda que 
nuestro corazón reconozca Su mano generosa.

La provisión no debe engendrar orgullo, sino gratitud; no 
debe fomentar independencia, sino una dependencia 
profunda de quien nos sostiene. El pan que llega a nuestra 
mesa hoy es un recordatorio de que no subsistimos por 
nuestra fuerza, sino por Su bondad. Por tanto, el corazón 
saciado no tiene motivos para la jactancia, sino para 
bendecir al Dador con una reverencia mayor.

Aunque el Señor cambie el método de provisión 
—reemplazando el maná diario por campos llenos de 
cosecha—, la fuente sigue siendo la misma. El riesgo 
inminente en la abundancia es caer en la ceguera 
espiritual: creer que nuestros logros son fruto de 
nuestra astucia, sabiduría o planificación estratégica. 
Debemos recordar que todo beneficio es resultado del 
pacto de gracia que Dios ha establecido con nosotros, y 
no de nuestra propia capacidad.

Hace años, tras la muerte de mi padre, heredé un 
edificio valorado en un par de millones de dólares. 
Antes de venderlo, mi corazón ya se sentía rico; 
comencé a buscar propiedades y lujos, incluso 
llegando a menospreciar la situación de otros pastores 
que no gozaban de mi "suerte". Recibí ofertas 
generosas, pero —dominado por la codicia y la 
seguridad en mí mismo— las rechacé todas creyendo 
que obtendría más.

Con el tiempo, los compradores desaparecieron. 
Cuando intenté contactar al mejor ofertante, ya había 
invertido en otro lugar. Me quedé sin nada, 
torturándome por no haber aceptado la oportunidad 
inicial. Esta experiencia reveló cuán rápido el corazón 
puede jactarse de una riqueza que ni siquiera posee 
todavía, perdiendo de vista la gratitud y la prudencia 
por causa de la arrogancia.

Finalmente, mi madre vendió la propiedad por una 
fracción sumamente pequeña de lo esperado y, tras 
pagar deudas, solo restaron cinco dólares para mí. 
Lloré al ver mis sueños derrumbados, pero el consejo 
de mi pastor fue determinante: «Dios examinó tu 
corazón y encontró independencia, orgullo y codicia. 
Gózate en que Él te ha corregido». Comprendí que no 
hay riqueza más peligrosa que la que llega a un corazón 
que no depende de Dios.

Yo no necesitaba el dinero; necesitaba que el Señor 
tratara con mi interior. La abundancia puede ser una 
prueba mucho más destructiva que la escasez. Por ello, 
la Escritura insiste: «Cuando hayas comido y te hayas 
saciado, bendecirás al Señor» (Deuteronomio 8:10). En 
Su gracia, Dios me detuvo antes de poseer aquello que 
me habría destruido, recordándome que el verdadero 
peligro no es la falta de bienes, sino un corazón saciado 
que olvida a su Creador.

Recuerdo a un amigo que, al perder su empleo, asistía 
diariamente a las oraciones de la madrugada clamando 



5

©
 2

0
2

5
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

L A  A D V E R T E N C I A  D E  D I O S  C O N T R A  L A  A U T O S U F I C I E N C I A  D E L  C O R A Z Ó N

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

por provisión. Dios escuchó su ruego y le concedió el 
trabajo; sin embargo, tras recibir la bendición, su 
asistencia y servicio cesaron por completo. Aquello por 
lo que tanto clamó se convirtió en su ídolo, llevándolo a 
creer que podía vivir con independencia del Señor.

Este es el trágico resultado de la autosuficiencia: el 
corazón se enfría, la devoción se extingue y la 
adoración se pierde. Cuando dejamos de temer a Dios 
por confiar en nuestra estabilidad, podemos tener la 
cuenta bancaria llena mientras el alma permanece en 
absoluta ruina y vacía. La provisión, separada de la 
comunión con el Dador, se transforma en un desierto 
espiritual mucho más árido que la misma escasez.

Así que Moisés no preparaba a Israel para la guerra, sino 
para una tentación más sutil: el éxito, la abundancia. 
Cuando estamos de rodillas por necesidad, clamamos; 

pero al estar saciados, corremos el riesgo de enfriarnos, 
descuidar la adoración y volvernos arrogantes. Si hoy 
gozamos de estabilidad, salud y familia, reconozcamos 
que somos bendecidos. No permitamos que la 
comodidad nos ciegue —cada fruto que nuestra familia 
disfruta fue sembrado por la pura gracia de Dios, no por 
nuestra propia mano—.

Asimismo, si hoy nos encontramos en prueba y 
sentimos que no tenemos nada, detengámonos antes 
de quejarnos. Debemos dar gracias por lo recibido, 
pues quien no bendice en la escasez, tampoco lo hará 
en la abundancia. No agradezcamos con el fin de que 
las circunstancias cambien; agradezcamos porque Dios 
nos está formando en el proceso. Nuestra respuesta, 
ante la carencia o el éxito, debe ser siempre la misma: 
adorar al Señor.

orgulloso es precisamente la autosuficiencia: vivir con 
la arrogancia de creer que es nuestra propia mano la 
que sostiene nuestra mesa.

Hay una característica cuando el hombre se sacia, y es 
que deja de orar y cuando siente que no necesita, deja 
de depender. Y cuando eso ocurre, el corazón empieza 
a decir: «Mi poder y la fuerza de mi mano me han 
producido esta riqueza» (Deuteronomio 8:17). Y es 
allí, donde la autosuficiencia se convierte en tu “Ídolo”: 
el “yo” toma el trono de tu corazón. Ya no se reconoce al 
Señor como la fuente de la vida, del sustento, de la 
estabilidad. Ahora todo se atribuye a méritos propios. 
Eso es la autosuficiencia espiritual.

Sin embargo, esta advertencia no se limita a quienes 
gozan de bienes materiales. Existe una autosuficiencia 
silenciosa en quienes, aun en la escasez, han dejado de 
depender del Creador. No se requieren riquezas para ser 
arrogantes; basta con dejar de temer al Señor y olvidar 
Sus misericordias. Tan pronto como dejamos de confiar 
en Él, nuestro corazón buscará —de forma inmediata— 
un sustituto vano en el cual depositar su seguridad.

Si alguno considera que este mensaje no le concierne 
por no vivir en la abundancia, debe comprender que 
tanto la prosperidad como la necesidad constituyen 
una prueba. El examen no reside en nuestras 
posesiones, sino en el corazón. El desierto fue el 
escenario para «humillarte y probarte, para saber lo 
que había en tu corazón» (Deuteronomio 8:2), y la 
abundancia de la tierra prometida cumple la misma 
función evaluadora: ¿Quién ocupa el centro de nuestra 
vida: el Señor o nuestra propia autosuficiencia?

Este texto nos alienta a evaluar nuestras reacciones 
ante la espera, la carencia y el silencio divino. La 
pregunta fundamental es si dependemos de nosotros 
mismos o de Aquel que sostiene nuestra existencia. 
Moisés lo resume con claridad: «Acuérdate del Señor tu 
Dios, porque Él es el que te da poder para hacer 
riquezas» (Deuteronomio 8:18). Toda capacidad y todo 
recurso provienen de Su mano soberana, no de nuestro 
esfuerzo independiente.

El Señor es quien hace todo posible: nuestro empleo, la 
salud de nuestro cuerpo, la lucidez de nuestra mente y 
la unidad familiar son frutos de Su acción. Si carecemos 
de bienes materiales pero poseemos a Cristo, tenemos 
más que Israel en Canaán. La provisión suprema no fue 
la tierra prometida, sino el pacto de gracia consumado 
en la cruz. Sí, unos de los mayores problemas del 
corazón es la autosuficiencia —ese orgullo que reclama 
méritos propios—, entonces nuestra mayor necesidad 
no es más pan, sino un Salvador. 

Y ese Salvador ya vino y entró también en un desierto 
(Mateo 4:14), nos dice que Jesús, lleno del Espíritu, fue 
llevado al desierto para ser tentado. Allí, en el mismo 
lugar donde Israel pecó, falló, y nuestros corazones 
fallan, Él venció. Jesús rechazó usar Su poder para 
convertir piedras en pan, no se lanzó desde el pináculo 
del templo esperando que lo rescataran ángeles, y no 
adoró al diablo para obtener todos los reinos del 
mundo. Resistió cada tentación con la Palabra de Dios. 
En la primera tentación, citó Deuteronomio 8:3: «No 
solo de pan vive el hombre, sino de toda palabra que 
sale de la boca de Dios». Él no tomó atajos ni fue 
autosuficiente; se humilló en perfecta dependencia del 
Padre para otorgarnos la victoria que nosotros no 
podíamos alcanzar.

Jesús —el verdadero Israel— obedeció donde nosotros 
fallamos, y gracias a Su justicia perfecta somos 
aceptados. En Juan 6:35, el mismo Cristo se presenta 
no solo como uno que sabe vivir sin pan, sino como el 
Pan de Vida mismo: «Yo soy el pan de vida; el que viene 
a Mí no tendrá hambre, y el que cree en Mí nunca 
tendrá sed». ¿Lo ve? Él no solo nos enseñó a vivir de la 
Palabra. Él es la Palabra encarnada. Él es el Maná 
eterno. Él es el agua viva, Él es la provisión perfecta de 
Dios para un pueblo que siempre olvida.

Ante esto, ¿cómo vencemos la autosuficiencia en 
nuestros corazones? La única manera es: Salmo 119:11 
“En mi corazón he atesorado tu palabra, para no pecar 
contra ti”. Esto quiere decir que el verdadero examen no 
se mide por lo que tienes o por lo que te falta…sino quien 
es tu tesoro. Si nuestro tesoro es el «yo», confiaremos en 
nuestra propia fuerza; pero si Cristo es nuestro tesoro, 
nuestra confianza descansará únicamente en Su 
suficiencia y Su Palabra.

La solución no es mirar más lo que tenemos, o lo que no 
tenemos; sino mirar hacia dentro y preguntarnos: ¿Qué 
lugar tiene la Palabra de Dios en mi corazón? Porque 
cuando el corazón guarda la Palabra, el evangelio puro, 
difícilmente el orgullo lo gobierna y dirige; sino que se 
llena de temor reverente. Y donde hay temor de Dios, 
no hay espacio para la autosuficiencia.

Ese es el corazón que el Señor desea, un corazón que 
recuerda, que teme y que reconoce que todo lo que 
posee y todo lo que es procede de Él. 

Debemos comprender esta distinción vital: nuestras 
pruebas revelan lo que hay en nuestro corazón, pero 
la cruz revela lo que hay en el corazón de Dios —Su 
gracia infinita—. Es por eso que Dios te llama a 
obedecer y a depender de Él, para que tu corazón no 
se vuelva autosuficiente. 

Ahora vamos a ver qué ocurre cuando ya no nos falta 
nada, cuando Dios bendice abundantemente. Leamos 
los versículos del 7 al 10: "Porque el Señor tu Dios te 
trae a una tierra buena, una tierra de corrientes de 
aguas, de fuentes y manantiales que fluyen por valles y 
colinas; una tierra de trigo y cebada, de viñas, higueras y 
granados; una tierra de aceite de oliva y miel; una tierra 
donde comerás el pan sin escasez, donde nada te 
faltará; una tierra cuyas piedras son hierro, y de cuyos 
montes puedes sacar cobre. Cuando hayas comido y te 
hayas saciado, bendecirás al Señor tu Dios por la buena 
tierra que Él te ha dado" (NBLA).

Resulta asombroso imaginar el contraste de esta 
promesa: el paso de la aridez a un paisaje de colinas y 
fertilidad. Tras evocar la memoria del desierto, Moisés 
nos dirige hacia la herencia venidera: «Porque el Señor 
tu Dios te trae a una buena tierra» (Deuteronomio 8:7). 
La descripción no es una exageración; se trata de un 
lugar con recursos generosos —abundancia de agua, 
trigo y cebada— y una extraordinaria variedad de 
alimentos. Dios no sólo prometió provisión, sino una 
estabilidad y prosperidad que el pueblo nunca había 
conocido.

El texto enumera la riqueza de la promesa: arroyos, 
fuentes, trigo, viñas y miel. El versículo 9 asegura: 
«Tierra donde comerás el pan sin escasez, y donde nada 
te faltará». Dios nos introduce en un estado donde la 
dependencia milagrosa del maná cesó para dar paso a 
la cosecha y la posesión. Aquí radica el peligro —Moisés 
no los prepara para sobrevivir a la escasez, sino para 
saber vivir en la abundancia—.

Ante la saciedad, nuestra respuesta no debe ser la 
indiferencia, sino la adoración: «Cuando hayas comido 
y te hayas saciado, bendecirás al Señor tu Dios» 
(Deuteronomio 8:10). La provisión no es un fin en sí 
misma, sino un medio para honrar al Dueño de todo. La 
abundancia es, en realidad, una oportunidad para 
adorar en lugar de confiar en nosotros mismos. Cuando 
el Señor llena nuestra mesa, también demanda que 
nuestro corazón reconozca Su mano generosa.

La provisión no debe engendrar orgullo, sino gratitud; no 
debe fomentar independencia, sino una dependencia 
profunda de quien nos sostiene. El pan que llega a nuestra 
mesa hoy es un recordatorio de que no subsistimos por 
nuestra fuerza, sino por Su bondad. Por tanto, el corazón 
saciado no tiene motivos para la jactancia, sino para 
bendecir al Dador con una reverencia mayor.

Aunque el Señor cambie el método de provisión 
—reemplazando el maná diario por campos llenos de 
cosecha—, la fuente sigue siendo la misma. El riesgo 
inminente en la abundancia es caer en la ceguera 
espiritual: creer que nuestros logros son fruto de 
nuestra astucia, sabiduría o planificación estratégica. 
Debemos recordar que todo beneficio es resultado del 
pacto de gracia que Dios ha establecido con nosotros, y 
no de nuestra propia capacidad.

Hace años, tras la muerte de mi padre, heredé un 
edificio valorado en un par de millones de dólares. 
Antes de venderlo, mi corazón ya se sentía rico; 
comencé a buscar propiedades y lujos, incluso 
llegando a menospreciar la situación de otros pastores 
que no gozaban de mi "suerte". Recibí ofertas 
generosas, pero —dominado por la codicia y la 
seguridad en mí mismo— las rechacé todas creyendo 
que obtendría más.

Con el tiempo, los compradores desaparecieron. 
Cuando intenté contactar al mejor ofertante, ya había 
invertido en otro lugar. Me quedé sin nada, 
torturándome por no haber aceptado la oportunidad 
inicial. Esta experiencia reveló cuán rápido el corazón 
puede jactarse de una riqueza que ni siquiera posee 
todavía, perdiendo de vista la gratitud y la prudencia 
por causa de la arrogancia.

Finalmente, mi madre vendió la propiedad por una 
fracción sumamente pequeña de lo esperado y, tras 
pagar deudas, solo restaron cinco dólares para mí. 
Lloré al ver mis sueños derrumbados, pero el consejo 
de mi pastor fue determinante: «Dios examinó tu 
corazón y encontró independencia, orgullo y codicia. 
Gózate en que Él te ha corregido». Comprendí que no 
hay riqueza más peligrosa que la que llega a un corazón 
que no depende de Dios.

Yo no necesitaba el dinero; necesitaba que el Señor 
tratara con mi interior. La abundancia puede ser una 
prueba mucho más destructiva que la escasez. Por ello, 
la Escritura insiste: «Cuando hayas comido y te hayas 
saciado, bendecirás al Señor» (Deuteronomio 8:10). En 
Su gracia, Dios me detuvo antes de poseer aquello que 
me habría destruido, recordándome que el verdadero 
peligro no es la falta de bienes, sino un corazón saciado 
que olvida a su Creador.

Recuerdo a un amigo que, al perder su empleo, asistía 
diariamente a las oraciones de la madrugada clamando 

III. DIOS ADVIERTE CONTRA EL OLVIDO, QUE NACE DE UN 
CORAZÓN AUTOSUFICIENTE (DEUTERONOMIO 8:11-20)

Preguntas de comprensión
• ¿Por qué la abundancia es una oportunidad para adorar?

Preguntas de reflexión
• ¿Cómo muestras adoración A Dios independientemente 
cuál sea tu situación?

Según lo leído hasta el momento, ¿De qué maneras has sido instruido, exhortado, consolado o animado?

Bueno, ahora veamos cómo Dios advierte a un corazón 
que olvida al Dador y se vuelve autosuficiente. Veamos 
los versículos del 11 al 20: "Cuídate de no olvidar al 
Señor tu Dios dejando de guardar Sus mandamientos, 
Sus ordenanzas y Sus estatutos que yo te ordeno hoy; 
no sea que cuando hayas comido y te hayas saciado, y 
hayas construido buenas casas y habitado en ellas, y 
cuando tus vacas y tus ovejas se multipliquen, y tu plata 
y tu oro se multipliquen, y todo lo que tengas se 
multiplique, entonces tu corazón se enorgullezca y te 
olvides del Señor tu Dios que te sacó de la tierra de 
Egipto, de la casa de servidumbre. Él te condujo a través 
del inmenso y terrible desierto, con sus serpientes 
abrasadoras y escorpiones, tierra sedienta donde no 
había agua. Él sacó para ti agua de la roca de pedernal. 
En el desierto te alimentó con el maná que tus padres no 
habían conocido, para humillarte y probarte, y para 
finalmente hacerte bien. No sea que digas en tu 
corazón: 'Mi poder y la fuerza de mi mano me han 
producido esta riqueza'. Más acuérdate del Señor tu 
Dios, porque Él es el que te da poder para hacer 
riquezas, a fin de confirmar Su pacto, el cual juró a tus 

padres como en este día. Y sucederá que si alguna vez te 
olvidas del Señor tu Dios y vas en pos de otros dioses, y 
los sirves y los adoras, yo testifico contra vosotros hoy 
que ciertamente pereceréis. Como las naciones que el 
Señor destruye delante de vosotros, así pereceréis, 
porque no oísteis la voz del Señor vuestro Dios" (NBLA).

Moisés enfatiza una advertencia vital: «Cuídate de no 
olvidar al Señor tu Dios» (v. 11). Esta reiteración 
subraya una tendencia trágica de nuestra naturaleza: 
recordamos el pan, pero olvidamos al Dador; 
disfrutamos la bendición, pero desechamos a su Autor. 
El olvido espiritual no suele comenzar con una 
apostasía abierta, sino con un sutil desvío —el corazón 
se relaja, la obediencia deja de ser prioridad y la 
Palabra pierde su peso en nosotros—.

La comodidad posee el peligroso potencial de 
adormecer nuestra alma y apagar la conciencia de la 
presencia de Dios. Mientras que la necesidad nos 
empuja al clamor, la abundancia suele engendrar 
orgullo en lugar de gratitud. La evidencia de un corazón 

Ante esta realidad, debemos preguntarnos: ¿Cuál debe 
ser nuestra respuesta práctica como creyentes? (Vr.11)

• Revisa tu corazón en la prueba y en la abundancia: 
Dios probó el corazón tanto en la escasez como en la 
comodidad. La pregunta no es cuánto tienes, sino 
qué dice tu corazón cuando Dios da y cuando Dios 
quita. En la escasez surge la queja y en la abundancia 
surge el orgullo, pero en ambas Dios está revelando 
lo que hay en ti.

• Recuerda el desierto: La memoria es tu medicina 
espiritual. Deuteronomio 8:2 enseña que el desierto 
no fue un accidente, fue una formación. El cristiano 
que olvida cómo Dios lo sostuvo antes, fácilmente lo 
olvidará cuando todo esté bien. Recuerda quién te 
sostuvo cuando no tenías nada; en tu peor 
momento, ¿quién ha estado contigo? Así tu corazón 
no se enaltecerá cuando tenga la provisión.

• Guarda la Palabra en tu corazón para no caer en 
autosuficiencia: El problema no son las 
bendiciones, es el corazón que olvida de quién 
vienen. Por eso el salmista ora: "En mi corazón he 
atesorado Tu palabra". Un corazón lleno de la 
Palabra difícilmente se llenará de orgullo; porque 
cuando la Palabra domina, el orgullo muere.

• Prepárate espiritualmente antes de recibir: 
Muchos creyentes, antes de entrar a su "tierra 
prometida", desean que Dios les abra puertas de 
trabajo, estudios o negocios, y suelen decir: "Seré 
fiel, daré más y glorificaré a Dios cuando me vaya 
mejor". Pero este pasaje nos enseña algo 
importante: la preparación que Dios pide no es 
económica, es del corazón. Dios no solo quiere 
darte provisión; Él quiere que, cuando la recibas, tu 
fe siga dependiendo de Él. Así que, antes de pedir 
que lleguen las oportunidades, deja que Dios trate 
con ese corazón. Recibir sin depender de Dios es lo 
más peligroso.

• Vuelve a Cristo como tu provisión más grande: 
Estés en escasez o en abundancia, hermanos, si 
estás en el desierto, Él te sostiene; si estás en 
abundancia, Él te guarda del orgullo. Si tu corazón 
se enfría y confía en sí mismo, Él te restaura. Cristo 
no es solo quien te bendice; Cristo es la bendición. 
Cristo no es solo quien te da provisión; Cristo es tu 
provisión perfecta. Él es el Pan de Vida, tu seguridad 
y tu esperanza real. No ponga los ojos en las cosas 
de este mundo.

Y tú que estás leyendo este discipulado: comprende 
que el mayor peligro no es la carencia material, sino la 
separación de Dios. Tu necesidad más profunda no es 
económica, sino espiritual; sin Cristo, el alma está 
perdida. Ni la riqueza salva ni la pobreza santifica 
—ninguna de las dos puede darte vida eterna—. Solo 
Cristo, el Pan de Vida, es la provisión que tu alma 
requiere. Él murió por tus pecados y resucitó para 
otorgarte un corazón nuevo; si vienes a Él en 
arrepentimiento, serás perdonado y adoptado. La vida 
sin Cristo es un desierto en medio de la abundancia, 
pero con Él es plenitud, aunque todo falte.

En conclusión, el conflicto no radica en nuestras 
circunstancias, sino en el corazón autosuficiente que 
olvida al Creador. Dios, en Su fidelidad, nos prueba para 
transformarnos, no para destruirnos. Esta es una 
palabra de gracia que combina advertencia con 
esperanza: el Dios que escudriña es el mismo que 
restaura a través de la obra de Cristo. Procuremos un 
corazón que tema al Señor, recordando que Él nos 
llama a la obediencia y a la dependencia absoluta para 
guardarnos de la autosuficiencia. 



6

©
 2

0
2

5
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

L A  A D V E R T E N C I A  D E  D I O S  C O N T R A  L A  A U T O S U F I C I E N C I A  D E L  C O R A Z Ó N

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

orgulloso es precisamente la autosuficiencia: vivir con 
la arrogancia de creer que es nuestra propia mano la 
que sostiene nuestra mesa.

Hay una característica cuando el hombre se sacia, y es 
que deja de orar y cuando siente que no necesita, deja 
de depender. Y cuando eso ocurre, el corazón empieza 
a decir: «Mi poder y la fuerza de mi mano me han 
producido esta riqueza» (Deuteronomio 8:17). Y es 
allí, donde la autosuficiencia se convierte en tu “Ídolo”: 
el “yo” toma el trono de tu corazón. Ya no se reconoce al 
Señor como la fuente de la vida, del sustento, de la 
estabilidad. Ahora todo se atribuye a méritos propios. 
Eso es la autosuficiencia espiritual.

Sin embargo, esta advertencia no se limita a quienes 
gozan de bienes materiales. Existe una autosuficiencia 
silenciosa en quienes, aun en la escasez, han dejado de 
depender del Creador. No se requieren riquezas para ser 
arrogantes; basta con dejar de temer al Señor y olvidar 
Sus misericordias. Tan pronto como dejamos de confiar 
en Él, nuestro corazón buscará —de forma inmediata— 
un sustituto vano en el cual depositar su seguridad.

Si alguno considera que este mensaje no le concierne 
por no vivir en la abundancia, debe comprender que 
tanto la prosperidad como la necesidad constituyen 
una prueba. El examen no reside en nuestras 
posesiones, sino en el corazón. El desierto fue el 
escenario para «humillarte y probarte, para saber lo 
que había en tu corazón» (Deuteronomio 8:2), y la 
abundancia de la tierra prometida cumple la misma 
función evaluadora: ¿Quién ocupa el centro de nuestra 
vida: el Señor o nuestra propia autosuficiencia?

Este texto nos alienta a evaluar nuestras reacciones 
ante la espera, la carencia y el silencio divino. La 
pregunta fundamental es si dependemos de nosotros 
mismos o de Aquel que sostiene nuestra existencia. 
Moisés lo resume con claridad: «Acuérdate del Señor tu 
Dios, porque Él es el que te da poder para hacer 
riquezas» (Deuteronomio 8:18). Toda capacidad y todo 
recurso provienen de Su mano soberana, no de nuestro 
esfuerzo independiente.

El Señor es quien hace todo posible: nuestro empleo, la 
salud de nuestro cuerpo, la lucidez de nuestra mente y 
la unidad familiar son frutos de Su acción. Si carecemos 
de bienes materiales pero poseemos a Cristo, tenemos 
más que Israel en Canaán. La provisión suprema no fue 
la tierra prometida, sino el pacto de gracia consumado 
en la cruz. Sí, unos de los mayores problemas del 
corazón es la autosuficiencia —ese orgullo que reclama 
méritos propios—, entonces nuestra mayor necesidad 
no es más pan, sino un Salvador. 

Y ese Salvador ya vino y entró también en un desierto 
(Mateo 4:14), nos dice que Jesús, lleno del Espíritu, fue 
llevado al desierto para ser tentado. Allí, en el mismo 
lugar donde Israel pecó, falló, y nuestros corazones 
fallan, Él venció. Jesús rechazó usar Su poder para 
convertir piedras en pan, no se lanzó desde el pináculo 
del templo esperando que lo rescataran ángeles, y no 
adoró al diablo para obtener todos los reinos del 
mundo. Resistió cada tentación con la Palabra de Dios. 
En la primera tentación, citó Deuteronomio 8:3: «No 
solo de pan vive el hombre, sino de toda palabra que 
sale de la boca de Dios». Él no tomó atajos ni fue 
autosuficiente; se humilló en perfecta dependencia del 
Padre para otorgarnos la victoria que nosotros no 
podíamos alcanzar.

Jesús —el verdadero Israel— obedeció donde nosotros 
fallamos, y gracias a Su justicia perfecta somos 
aceptados. En Juan 6:35, el mismo Cristo se presenta 
no solo como uno que sabe vivir sin pan, sino como el 
Pan de Vida mismo: «Yo soy el pan de vida; el que viene 
a Mí no tendrá hambre, y el que cree en Mí nunca 
tendrá sed». ¿Lo ve? Él no solo nos enseñó a vivir de la 
Palabra. Él es la Palabra encarnada. Él es el Maná 
eterno. Él es el agua viva, Él es la provisión perfecta de 
Dios para un pueblo que siempre olvida.

Ante esto, ¿cómo vencemos la autosuficiencia en 
nuestros corazones? La única manera es: Salmo 119:11 
“En mi corazón he atesorado tu palabra, para no pecar 
contra ti”. Esto quiere decir que el verdadero examen no 
se mide por lo que tienes o por lo que te falta…sino quien 
es tu tesoro. Si nuestro tesoro es el «yo», confiaremos en 
nuestra propia fuerza; pero si Cristo es nuestro tesoro, 
nuestra confianza descansará únicamente en Su 
suficiencia y Su Palabra.

La solución no es mirar más lo que tenemos, o lo que no 
tenemos; sino mirar hacia dentro y preguntarnos: ¿Qué 
lugar tiene la Palabra de Dios en mi corazón? Porque 
cuando el corazón guarda la Palabra, el evangelio puro, 
difícilmente el orgullo lo gobierna y dirige; sino que se 
llena de temor reverente. Y donde hay temor de Dios, 
no hay espacio para la autosuficiencia.

Ese es el corazón que el Señor desea, un corazón que 
recuerda, que teme y que reconoce que todo lo que 
posee y todo lo que es procede de Él. 

Debemos comprender esta distinción vital: nuestras 
pruebas revelan lo que hay en nuestro corazón, pero 
la cruz revela lo que hay en el corazón de Dios —Su 
gracia infinita—. Es por eso que Dios te llama a 
obedecer y a depender de Él, para que tu corazón no 
se vuelva autosuficiente. 

Bueno, ahora veamos cómo Dios advierte a un corazón 
que olvida al Dador y se vuelve autosuficiente. Veamos 
los versículos del 11 al 20: "Cuídate de no olvidar al 
Señor tu Dios dejando de guardar Sus mandamientos, 
Sus ordenanzas y Sus estatutos que yo te ordeno hoy; 
no sea que cuando hayas comido y te hayas saciado, y 
hayas construido buenas casas y habitado en ellas, y 
cuando tus vacas y tus ovejas se multipliquen, y tu plata 
y tu oro se multipliquen, y todo lo que tengas se 
multiplique, entonces tu corazón se enorgullezca y te 
olvides del Señor tu Dios que te sacó de la tierra de 
Egipto, de la casa de servidumbre. Él te condujo a través 
del inmenso y terrible desierto, con sus serpientes 
abrasadoras y escorpiones, tierra sedienta donde no 
había agua. Él sacó para ti agua de la roca de pedernal. 
En el desierto te alimentó con el maná que tus padres no 
habían conocido, para humillarte y probarte, y para 
finalmente hacerte bien. No sea que digas en tu 
corazón: 'Mi poder y la fuerza de mi mano me han 
producido esta riqueza'. Más acuérdate del Señor tu 
Dios, porque Él es el que te da poder para hacer 
riquezas, a fin de confirmar Su pacto, el cual juró a tus 

padres como en este día. Y sucederá que si alguna vez te 
olvidas del Señor tu Dios y vas en pos de otros dioses, y 
los sirves y los adoras, yo testifico contra vosotros hoy 
que ciertamente pereceréis. Como las naciones que el 
Señor destruye delante de vosotros, así pereceréis, 
porque no oísteis la voz del Señor vuestro Dios" (NBLA).

Moisés enfatiza una advertencia vital: «Cuídate de no 
olvidar al Señor tu Dios» (v. 11). Esta reiteración 
subraya una tendencia trágica de nuestra naturaleza: 
recordamos el pan, pero olvidamos al Dador; 
disfrutamos la bendición, pero desechamos a su Autor. 
El olvido espiritual no suele comenzar con una 
apostasía abierta, sino con un sutil desvío —el corazón 
se relaja, la obediencia deja de ser prioridad y la 
Palabra pierde su peso en nosotros—.

La comodidad posee el peligroso potencial de 
adormecer nuestra alma y apagar la conciencia de la 
presencia de Dios. Mientras que la necesidad nos 
empuja al clamor, la abundancia suele engendrar 
orgullo en lugar de gratitud. La evidencia de un corazón 

Ante esta realidad, debemos preguntarnos: ¿Cuál debe 
ser nuestra respuesta práctica como creyentes? (Vr.11)

• Revisa tu corazón en la prueba y en la abundancia: 
Dios probó el corazón tanto en la escasez como en la 
comodidad. La pregunta no es cuánto tienes, sino 
qué dice tu corazón cuando Dios da y cuando Dios 
quita. En la escasez surge la queja y en la abundancia 
surge el orgullo, pero en ambas Dios está revelando 
lo que hay en ti.

• Recuerda el desierto: La memoria es tu medicina 
espiritual. Deuteronomio 8:2 enseña que el desierto 
no fue un accidente, fue una formación. El cristiano 
que olvida cómo Dios lo sostuvo antes, fácilmente lo 
olvidará cuando todo esté bien. Recuerda quién te 
sostuvo cuando no tenías nada; en tu peor 
momento, ¿quién ha estado contigo? Así tu corazón 
no se enaltecerá cuando tenga la provisión.

• Guarda la Palabra en tu corazón para no caer en 
autosuficiencia: El problema no son las 
bendiciones, es el corazón que olvida de quién 
vienen. Por eso el salmista ora: "En mi corazón he 
atesorado Tu palabra". Un corazón lleno de la 
Palabra difícilmente se llenará de orgullo; porque 
cuando la Palabra domina, el orgullo muere.

• Prepárate espiritualmente antes de recibir: 
Muchos creyentes, antes de entrar a su "tierra 
prometida", desean que Dios les abra puertas de 
trabajo, estudios o negocios, y suelen decir: "Seré 
fiel, daré más y glorificaré a Dios cuando me vaya 
mejor". Pero este pasaje nos enseña algo 
importante: la preparación que Dios pide no es 
económica, es del corazón. Dios no solo quiere 
darte provisión; Él quiere que, cuando la recibas, tu 
fe siga dependiendo de Él. Así que, antes de pedir 
que lleguen las oportunidades, deja que Dios trate 
con ese corazón. Recibir sin depender de Dios es lo 
más peligroso.

• Vuelve a Cristo como tu provisión más grande: 
Estés en escasez o en abundancia, hermanos, si 
estás en el desierto, Él te sostiene; si estás en 
abundancia, Él te guarda del orgullo. Si tu corazón 
se enfría y confía en sí mismo, Él te restaura. Cristo 
no es solo quien te bendice; Cristo es la bendición. 
Cristo no es solo quien te da provisión; Cristo es tu 
provisión perfecta. Él es el Pan de Vida, tu seguridad 
y tu esperanza real. No ponga los ojos en las cosas 
de este mundo.

Y tú que estás leyendo este discipulado: comprende 
que el mayor peligro no es la carencia material, sino la 
separación de Dios. Tu necesidad más profunda no es 
económica, sino espiritual; sin Cristo, el alma está 
perdida. Ni la riqueza salva ni la pobreza santifica 
—ninguna de las dos puede darte vida eterna—. Solo 
Cristo, el Pan de Vida, es la provisión que tu alma 
requiere. Él murió por tus pecados y resucitó para 
otorgarte un corazón nuevo; si vienes a Él en 
arrepentimiento, serás perdonado y adoptado. La vida 
sin Cristo es un desierto en medio de la abundancia, 
pero con Él es plenitud, aunque todo falte.

En conclusión, el conflicto no radica en nuestras 
circunstancias, sino en el corazón autosuficiente que 
olvida al Creador. Dios, en Su fidelidad, nos prueba para 
transformarnos, no para destruirnos. Esta es una 
palabra de gracia que combina advertencia con 
esperanza: el Dios que escudriña es el mismo que 
restaura a través de la obra de Cristo. Procuremos un 
corazón que tema al Señor, recordando que Él nos 
llama a la obediencia y a la dependencia absoluta para 
guardarnos de la autosuficiencia. 



orgulloso es precisamente la autosuficiencia: vivir con 
la arrogancia de creer que es nuestra propia mano la 
que sostiene nuestra mesa.

Hay una característica cuando el hombre se sacia, y es 
que deja de orar y cuando siente que no necesita, deja 
de depender. Y cuando eso ocurre, el corazón empieza 
a decir: «Mi poder y la fuerza de mi mano me han 
producido esta riqueza» (Deuteronomio 8:17). Y es 
allí, donde la autosuficiencia se convierte en tu “Ídolo”: 
el “yo” toma el trono de tu corazón. Ya no se reconoce al 
Señor como la fuente de la vida, del sustento, de la 
estabilidad. Ahora todo se atribuye a méritos propios. 
Eso es la autosuficiencia espiritual.

Sin embargo, esta advertencia no se limita a quienes 
gozan de bienes materiales. Existe una autosuficiencia 
silenciosa en quienes, aun en la escasez, han dejado de 
depender del Creador. No se requieren riquezas para ser 
arrogantes; basta con dejar de temer al Señor y olvidar 
Sus misericordias. Tan pronto como dejamos de confiar 
en Él, nuestro corazón buscará —de forma inmediata— 
un sustituto vano en el cual depositar su seguridad.

Si alguno considera que este mensaje no le concierne 
por no vivir en la abundancia, debe comprender que 
tanto la prosperidad como la necesidad constituyen 
una prueba. El examen no reside en nuestras 
posesiones, sino en el corazón. El desierto fue el 
escenario para «humillarte y probarte, para saber lo 
que había en tu corazón» (Deuteronomio 8:2), y la 
abundancia de la tierra prometida cumple la misma 
función evaluadora: ¿Quién ocupa el centro de nuestra 
vida: el Señor o nuestra propia autosuficiencia?

Este texto nos alienta a evaluar nuestras reacciones 
ante la espera, la carencia y el silencio divino. La 
pregunta fundamental es si dependemos de nosotros 
mismos o de Aquel que sostiene nuestra existencia. 
Moisés lo resume con claridad: «Acuérdate del Señor tu 
Dios, porque Él es el que te da poder para hacer 
riquezas» (Deuteronomio 8:18). Toda capacidad y todo 
recurso provienen de Su mano soberana, no de nuestro 
esfuerzo independiente.

El Señor es quien hace todo posible: nuestro empleo, la 
salud de nuestro cuerpo, la lucidez de nuestra mente y 
la unidad familiar son frutos de Su acción. Si carecemos 
de bienes materiales pero poseemos a Cristo, tenemos 
más que Israel en Canaán. La provisión suprema no fue 
la tierra prometida, sino el pacto de gracia consumado 
en la cruz. Sí, unos de los mayores problemas del 
corazón es la autosuficiencia —ese orgullo que reclama 
méritos propios—, entonces nuestra mayor necesidad 
no es más pan, sino un Salvador. 

Y ese Salvador ya vino y entró también en un desierto 
(Mateo 4:14), nos dice que Jesús, lleno del Espíritu, fue 
llevado al desierto para ser tentado. Allí, en el mismo 
lugar donde Israel pecó, falló, y nuestros corazones 
fallan, Él venció. Jesús rechazó usar Su poder para 
convertir piedras en pan, no se lanzó desde el pináculo 
del templo esperando que lo rescataran ángeles, y no 
adoró al diablo para obtener todos los reinos del 
mundo. Resistió cada tentación con la Palabra de Dios. 
En la primera tentación, citó Deuteronomio 8:3: «No 
solo de pan vive el hombre, sino de toda palabra que 
sale de la boca de Dios». Él no tomó atajos ni fue 
autosuficiente; se humilló en perfecta dependencia del 
Padre para otorgarnos la victoria que nosotros no 
podíamos alcanzar.

Jesús —el verdadero Israel— obedeció donde nosotros 
fallamos, y gracias a Su justicia perfecta somos 
aceptados. En Juan 6:35, el mismo Cristo se presenta 
no solo como uno que sabe vivir sin pan, sino como el 
Pan de Vida mismo: «Yo soy el pan de vida; el que viene 
a Mí no tendrá hambre, y el que cree en Mí nunca 
tendrá sed». ¿Lo ve? Él no solo nos enseñó a vivir de la 
Palabra. Él es la Palabra encarnada. Él es el Maná 
eterno. Él es el agua viva, Él es la provisión perfecta de 
Dios para un pueblo que siempre olvida.

Ante esto, ¿cómo vencemos la autosuficiencia en 
nuestros corazones? La única manera es: Salmo 119:11 
“En mi corazón he atesorado tu palabra, para no pecar 
contra ti”. Esto quiere decir que el verdadero examen no 
se mide por lo que tienes o por lo que te falta…sino quien 
es tu tesoro. Si nuestro tesoro es el «yo», confiaremos en 
nuestra propia fuerza; pero si Cristo es nuestro tesoro, 
nuestra confianza descansará únicamente en Su 
suficiencia y Su Palabra.

La solución no es mirar más lo que tenemos, o lo que no 
tenemos; sino mirar hacia dentro y preguntarnos: ¿Qué 
lugar tiene la Palabra de Dios en mi corazón? Porque 
cuando el corazón guarda la Palabra, el evangelio puro, 
difícilmente el orgullo lo gobierna y dirige; sino que se 
llena de temor reverente. Y donde hay temor de Dios, 
no hay espacio para la autosuficiencia.

Ese es el corazón que el Señor desea, un corazón que 
recuerda, que teme y que reconoce que todo lo que 
posee y todo lo que es procede de Él. 

Debemos comprender esta distinción vital: nuestras 
pruebas revelan lo que hay en nuestro corazón, pero 
la cruz revela lo que hay en el corazón de Dios —Su 
gracia infinita—. Es por eso que Dios te llama a 
obedecer y a depender de Él, para que tu corazón no 
se vuelva autosuficiente. 

7

©
 2

0
2

5
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

L A  A D V E R T E N C I A  D E  D I O S  C O N T R A  L A  A U T O S U F I C I E N C I A  D E L  C O R A Z Ó N

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

Bueno, ahora veamos cómo Dios advierte a un corazón 
que olvida al Dador y se vuelve autosuficiente. Veamos 
los versículos del 11 al 20: "Cuídate de no olvidar al 
Señor tu Dios dejando de guardar Sus mandamientos, 
Sus ordenanzas y Sus estatutos que yo te ordeno hoy; 
no sea que cuando hayas comido y te hayas saciado, y 
hayas construido buenas casas y habitado en ellas, y 
cuando tus vacas y tus ovejas se multipliquen, y tu plata 
y tu oro se multipliquen, y todo lo que tengas se 
multiplique, entonces tu corazón se enorgullezca y te 
olvides del Señor tu Dios que te sacó de la tierra de 
Egipto, de la casa de servidumbre. Él te condujo a través 
del inmenso y terrible desierto, con sus serpientes 
abrasadoras y escorpiones, tierra sedienta donde no 
había agua. Él sacó para ti agua de la roca de pedernal. 
En el desierto te alimentó con el maná que tus padres no 
habían conocido, para humillarte y probarte, y para 
finalmente hacerte bien. No sea que digas en tu 
corazón: 'Mi poder y la fuerza de mi mano me han 
producido esta riqueza'. Más acuérdate del Señor tu 
Dios, porque Él es el que te da poder para hacer 
riquezas, a fin de confirmar Su pacto, el cual juró a tus 

padres como en este día. Y sucederá que si alguna vez te 
olvidas del Señor tu Dios y vas en pos de otros dioses, y 
los sirves y los adoras, yo testifico contra vosotros hoy 
que ciertamente pereceréis. Como las naciones que el 
Señor destruye delante de vosotros, así pereceréis, 
porque no oísteis la voz del Señor vuestro Dios" (NBLA).

Moisés enfatiza una advertencia vital: «Cuídate de no 
olvidar al Señor tu Dios» (v. 11). Esta reiteración 
subraya una tendencia trágica de nuestra naturaleza: 
recordamos el pan, pero olvidamos al Dador; 
disfrutamos la bendición, pero desechamos a su Autor. 
El olvido espiritual no suele comenzar con una 
apostasía abierta, sino con un sutil desvío —el corazón 
se relaja, la obediencia deja de ser prioridad y la 
Palabra pierde su peso en nosotros—.

La comodidad posee el peligroso potencial de 
adormecer nuestra alma y apagar la conciencia de la 
presencia de Dios. Mientras que la necesidad nos 
empuja al clamor, la abundancia suele engendrar 
orgullo en lugar de gratitud. La evidencia de un corazón 

Ante esta realidad, debemos preguntarnos: ¿Cuál debe 
ser nuestra respuesta práctica como creyentes? (Vr.11)

• Revisa tu corazón en la prueba y en la abundancia: 
Dios probó el corazón tanto en la escasez como en la 
comodidad. La pregunta no es cuánto tienes, sino 
qué dice tu corazón cuando Dios da y cuando Dios 
quita. En la escasez surge la queja y en la abundancia 
surge el orgullo, pero en ambas Dios está revelando 
lo que hay en ti.

• Recuerda el desierto: La memoria es tu medicina 
espiritual. Deuteronomio 8:2 enseña que el desierto 
no fue un accidente, fue una formación. El cristiano 
que olvida cómo Dios lo sostuvo antes, fácilmente lo 
olvidará cuando todo esté bien. Recuerda quién te 
sostuvo cuando no tenías nada; en tu peor 
momento, ¿quién ha estado contigo? Así tu corazón 
no se enaltecerá cuando tenga la provisión.

• Guarda la Palabra en tu corazón para no caer en 
autosuficiencia: El problema no son las 
bendiciones, es el corazón que olvida de quién 
vienen. Por eso el salmista ora: "En mi corazón he 
atesorado Tu palabra". Un corazón lleno de la 
Palabra difícilmente se llenará de orgullo; porque 
cuando la Palabra domina, el orgullo muere.

• Prepárate espiritualmente antes de recibir: 
Muchos creyentes, antes de entrar a su "tierra 
prometida", desean que Dios les abra puertas de 
trabajo, estudios o negocios, y suelen decir: "Seré 
fiel, daré más y glorificaré a Dios cuando me vaya 
mejor". Pero este pasaje nos enseña algo 
importante: la preparación que Dios pide no es 
económica, es del corazón. Dios no solo quiere 
darte provisión; Él quiere que, cuando la recibas, tu 
fe siga dependiendo de Él. Así que, antes de pedir 
que lleguen las oportunidades, deja que Dios trate 
con ese corazón. Recibir sin depender de Dios es lo 
más peligroso.

• Vuelve a Cristo como tu provisión más grande: 
Estés en escasez o en abundancia, hermanos, si 
estás en el desierto, Él te sostiene; si estás en 
abundancia, Él te guarda del orgullo. Si tu corazón 
se enfría y confía en sí mismo, Él te restaura. Cristo 
no es solo quien te bendice; Cristo es la bendición. 
Cristo no es solo quien te da provisión; Cristo es tu 
provisión perfecta. Él es el Pan de Vida, tu seguridad 
y tu esperanza real. No ponga los ojos en las cosas 
de este mundo.

Y tú que estás leyendo este discipulado: comprende 
que el mayor peligro no es la carencia material, sino la 
separación de Dios. Tu necesidad más profunda no es 
económica, sino espiritual; sin Cristo, el alma está 
perdida. Ni la riqueza salva ni la pobreza santifica 
—ninguna de las dos puede darte vida eterna—. Solo 
Cristo, el Pan de Vida, es la provisión que tu alma 
requiere. Él murió por tus pecados y resucitó para 
otorgarte un corazón nuevo; si vienes a Él en 
arrepentimiento, serás perdonado y adoptado. La vida 
sin Cristo es un desierto en medio de la abundancia, 
pero con Él es plenitud, aunque todo falte.

En conclusión, el conflicto no radica en nuestras 
circunstancias, sino en el corazón autosuficiente que 
olvida al Creador. Dios, en Su fidelidad, nos prueba para 
transformarnos, no para destruirnos. Esta es una 
palabra de gracia que combina advertencia con 
esperanza: el Dios que escudriña es el mismo que 
restaura a través de la obra de Cristo. Procuremos un 
corazón que tema al Señor, recordando que Él nos 
llama a la obediencia y a la dependencia absoluta para 
guardarnos de la autosuficiencia. 

Preguntas de comprensión
• ¿Cuál es la solución para la autosuficiencia del corazón?

Preguntas de reflexión
• ¿De qué manera estás mostrando obediencia y dependencia 
de Dios?
• ¿Qué cosas debes de recordar del evangelio cada día para 
evitar la autosuficiencia?

Según lo leído hasta el momento, ¿De qué maneras has sido instruido, exhortado, consolado o animado?



En nuestra iglesia siempre buscamos que puedas integrarte y disfrutar 
mas de la adoración comunitaria, por tal razón compartimos el siguiente 
listado de alabanzas para que adores a nuestro Señor Jesucristo:

Jonathan & Sarah Jerez

Escuchar aquí

Gloria en las alturas

Gracias por ser parte de nuestra comunidad. Te invitamos a 
apoyar nuestro ministerio para seguir produciendo recursos 
como este. Puedes ofrendar a través de:

graciasobregracia.org/ofrendas  
o escaneando el siguiente código:

ALABANZAS  | DOMINGO 7 DE DICIEMBRE, 2025

Glorioso Intercambio
La IBI. La Salvación es del Señor

Escuchar aquí

8

©
 2

0
2

5
 I

G
L

E
S

IA
 G

R
A

C
IA

 S
O

B
R

E
 G

R
A

C
IA

. 
T

O
D

O
S

 L
O

S
 D

E
R

E
C

H
O

S
 R

E
S

E
R

V
A

D
O

S

L A  A D V E R T E N C I A  D E  D I O S  C O N T R A  L A  A U T O S U F I C I E N C I A  D E L  C O R A Z Ó N

Iglesia Gracia Sobre Gracia/GSGorg graciasobregracia.org

https://www.youtube.com/watch?v=EWF6F0yGSCU
https://www.youtube.com/watch?v=uwt0CLaGBPM
https://graciasobregracia.org/ofrendas
https://graciasobregracia.org/ofrendas

